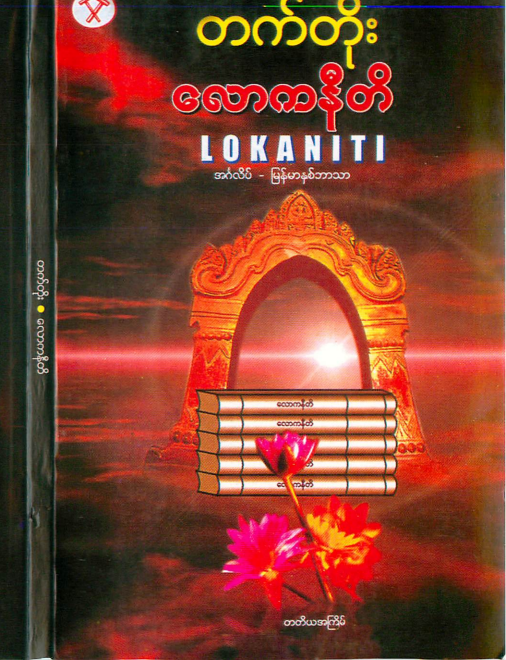
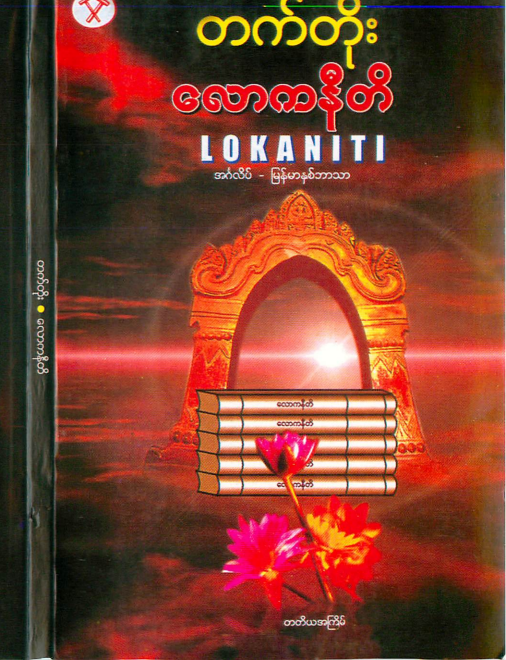


design Antt Bwere (stars)





design Antt Bwere (stars)



## တက်တိုး

# လောကနီတိ

### LOKANITI

အင်္ဂလိပ် - မြန်မာနှစ်ဘာသာ

### မာတိုကာ

လောကနီတိစကားဦး Loka Niti Foreword ၁-၄၂ အခန်း(၁) ပဏ္ဍိတကဏ္ဍ ပညာရှိတို့ဆိုသောအခန်း Chapter(1) On"The Sage" ၄၃-၆၉ အခန်း(၂) သုဇနကဏ္ဍ လူကောင်းတို့ကို ဆိုသောအခန်း Chapter(2) On "The Good Man" အခန်း(၃) ဗာလဒုဇနကဏ္ဍ ၇၀-၈၁ လူမိုက်သူယုတ်တို့ကိုဆိုသောအခန်း Chapter(3) On "The Bad Man" အခန်း(၄) မိတ္တကဏ္ဍ പ-66 ခင်ပွန်းကိုဆိုရာ အခန်း Chapter(4) On "Friendship" အခန်း(၅) ဣတ္ထိယကဏ္ဍ အမျိုးသမီးတို့ဆိုရာ အခန်း Chapter(5) "On Woman" အခန်း(၆) ရာဇကဏ္ဍ မင်းနှင့်ဆိုင်ရာ အခန်း Chapter(6) On "The King" ၁၅၆-၁၉၂ အခန်း(၇) ပတိဏ္ဏက ကဏ္ဍ Chapter(7) "Miscellaneous"

- <mark>ပြီးပြီ -</mark>

### လောကနီတိ

### စကားဦး

နီတိသည် ပါဠိဝေါဟာရဖြစ်သည်။ မြန်မာလိုလမ်း ညွှန်ဟူ၍ အဓိပ္ပါယ်ရသည်။ လောကနီတိသည် လောကအ ကြောင်းနှင့် စပ်လျဉ်း၍ ကြီးပွားတိုးတက်စေရန် ညွှန်ကြား သော လမ်းညွှန်ကျမ်းဖြစ်သည်။

လောကနီတိသည် ဘုရားဟောမဟုတ်ဟု ဆိုနိုင် သော်လည်း ဘုရားဟောကျမ်းဂန်များစွာမှ လောကီရေးရာ များနှင့်ပတ်သက်သည့်အဆိုအမိန့်များကို ထုတ်နုတ်၍ ထည့်သွင်းပြုစုထားသော ကျမ်းဖြစ်သည်။

နီတိကျမ်းများစွာရှိသည်ဖြစ်ရာ ထင်ရှားသောနီတိ ကျမ်းများမှာ ငါးကျမ်းရှိသည်ဟု ဆို၏။ ယင်းတို့သည်ကား ကျွန်းနီတိ၊ လောကနီတိ၊ ရာဇနီတိ၊ ဓမ္မနီတိနှင့် မဟာရဟ နီတိတို့ ဖြစ်သည်။

လောကနီတိသည် လူအများသိသော ကျမ်း တစ်စောင်ဖြစ်၏။ အိန္ဒိယနိုင်ငံ၌ သက္ကတဘာသာဖြင့် ပြုစုထားသော လောကနီတိကျမ်းရှိသည်ဆို၏။ မြန်မာ တို့အတွက် လောကနီတိကျမ်းကို သက္ကရာဇ်၇ဝ၄ ခုနှစ်တွင် သီဟသူရ မင်းလက်ထက်၌ အမတ်ပညာရှိကြီး စတုရင်္ဂ မလက ကျမ်း အစောင်စောင်မှ သင့်နိုးရာရာကို ကောက် နုတ်ပြင်ဆင်၍ ပါဠိဘာသာဖြင့် ရေးသားပြုစုသည်။ စတုရင်္ဂဗလအမတ်ကြီးသည် နှလုံးရည် လက်ရုံးရည်နှင့် ပြည့်စုံသည်။ အမတ်ကြီး၏ဘွဲ့သည် အင်္ဂါလေးတန် အင်အားနှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်ဟူသော အဓိပ္ပာယ် ရှိသည်။ ယင်းအင်္ဂါလေးပါးမှာ -

သဒ္ဒါကျမ်းအတတ်၊ ကဗျာလင်္ကာအတတ်၊ ဓမ္မ သတ်ကျမ်းအတတ်နှင့် စစ်မှုရေးရာတို့တွင် ကျွမ်းကျင် သောအတတ်ဟူ၍ ဖြစ်သည်။

စတုရင်္ဂဗလ၏ ကျမ်းရင်းကို အောင်မြေဘုံစံ အုတ်ကျောင်းဆရာတော်ဘုရားဦးဗုဓ်က မြန်မာပြန်ဆို သည်။ ပြန်ဆိုသည့်နှစ်မှာ သက္ကရာဇ် ၁၁၉၆ ခု ဖြစ် သည်။

လောကနီတိကို အရင်းပြု၍ အဓိပ္ပာယ်အကျယ် ဖွင့်ခြင်း၊ ပျို့ရေးခြင်း စသည်အမှုတို့ကို ပညာရှိများ ဆက်လက်လုပ်ဆောင်ကြလေသည်။ ညောင်တုန်းမြို့၊ ရွှေဟင်္သာတောရ သီရိမဟာမင်္ဂလာတိုက်၊ စံကျောင်း ဆရာတော်ဘုရားက လောကနီတိဖွင့် အကျယ်လက်စွဲ ဟူသောအမည်ဖြင့် ချဲ့ထွင်၍ ရေးသားတော်မူသည်။ နောက်ပိုင်းကာလတွင် မြန်မာပညာရှိကြီးအချို့က ထပ်မံ ပြန်ဆိုပြုစုကြလေသည်။ နီတိကျမ်းရင်းကို မစ္စတာဂျိမ်းစ်-ဂရေး (James Gray) က လန်ဒန်မြို့တွင် ပြန်ဆို၍ The Niti Literature of Burma အမည်ဖြင့် စာအုပ်ထုတ်သည်။

နောက်ပိုင်းကာလတွင် တက္ကသိုလ်ကျောင်းဆရာ အချို့က အင်္ဂလိပ်ဘာသာပြန်ကြသည်။ ယခုပြုစုလိုက် သောကျမ်းတွင်မှု ပါဠိမှ ပထမဦးစွာ မြန်မာပြန်ဆိုသော ဆရာတော်ဦးဗုဓ်၏ မူရင်းဟု မှတ်ယူရသောစာကိုယ်ကို မူတည်၍ တတ်နိုင်သမျှ လွယ်ရှင်းစွာ အင်္ဂလိပ်ပြန်ဆို တင်ပြထားပါသည်။ ရည်ရွယ်ရင်းမှာ မြန်မာနိုင်ငံ ပညာ ရေးဝန်ကြီးဌာနလက်အောက်ရှိ စာသင်ကျောင်းကြီး ကျောင်းငယ်တို့၌ ပညာသင်ယူနေကြသော ကျောင်းသား ကျောင်းသူများနှင့် ကျောင်းပြင်ပရှိ စာပေလေ့လာလျက် ရှိသော့ စာဖတ်ပရိသတ်တို့အတွက် ကျစ်လျစ်စွာ ရေး သားပြုစုထားခြင်းမျှသာ ဖြစ်ပါသည်။ အင်္ဂလိပ်ဘာသာ မှ မြန်မာဘာသာသို့ တတ်နိုင်သမျှ တိုက်ရိုက်ပြန်ဆိုခြင်း ဖြစ်သည်။ မြန်မာမူရင်းနှင့် တိုက်ဆိုင်ကြည့်ကာ အင်္ဂလိပ် စာ တိုးတက်စေလိုသောဆန္ဒကြောင့် ယင်းသို့ ပြန်ဆို ပါသည်။

ပညာရှင်များအဖို့မှာကား မစ္စတာဂရေးမှစ၍ မြန်မာပညာရှင်အသီးသီးတို့၏ အင်္ဂလိပ်မြန်မာမူတို့ ရှိပါ

သည်။ ထိုဘာသာပြန်တို့သည် သုတေသီပညာရှင်တို့ အတွက် အင်္ဂလိပ်စာ အဆင့်မြင့် ပြန်ဆိုထားသည်ကို တွေ့ရပါသည်။ ယင်းစာမှုအချို့ကို ဖတ်ရှုလေ့လာပြီး "လျှင် ညှိနှိုင်းတိုက်ဆိုင်ကာ စာဖတ်ပရိသတ်တို့အတွက် ဤလောကနီတိကျမ်းငယ်ကို ပြန်ဆိုပြုစုလိုက်ခြင်းမျှသာ ဖြစ်ပါသည်။

ပြန်ဆိုပြုစုသူ

### Loka Niti Foreword

"Niti" is a Pali word. It means in Myanmar "Lan-hnyun" (Guide). Loka Niti is a treatise purporting to guide people in the affairs of the world, so they may make progress in life.

Although Loka Niti is not of Buddhist scriptures, it was compiled with such extracts from the Buddhist literature as related to wordly affairs.

There are many kinds of Niti treatises. The well-known treatises are altogether five, namely. Kakyun Niti, Loka Niti, Raja Niti, Dhamma Niti and Maha Raha Niti.

Loka Niti is known to many people. It is said that the original Loka Niti in Sanskrit was in India. For the Myanmar, Loka Niti was in Pali verse composed by Minister Caturingabala who compiled from many treatises. Caturingabala was equipped with civil as well as martial knowledge. He had in full measure the four skills, namely, skill in grammar, in versification, in the knowledge of Dhammathat judicial literature, and in the martial arts.

The original treatise of Caturingabala was first translated into the Myanmar language by Aungmye Bonsan Ok Kyaung Sayadaw U Buddh in 1196 B.E.

The sages of later ages wrote annotations of Loka Niti. Shwehintha Tawya Mingala Taik San Kyaung Sayadaw of Nyaungdon wrote an extensive explanatory treatise of Loka Niti. In later periods serveral learned persons translated the original Loka Niti into English.

The original Loka Niti was translated into linglish by Mr. James Gray and published with the title "The Niti Literature of Burma" in London.

Later on, some teachers of the university brought out English translations of Loka Niti.

This treatise contains the Myanmar Translation text assumed to be the original of U Buddh together with a new English translation. The original purpose of this book is to produce a Loka Niti suitable to the students of higher and lower school under the Ministery of Education and also the common reader. For the use of researchers there

လောကနီတိ <u>Loka Niti</u> အစန်း (၁) <u>ပဏ္ဍိတကဏ္ဍ</u> ပညာရှိတို့ကိုဆိုသောအစန်း <u>Chapter (1)</u> <u>On ''The Sage''</u>

- (၁) ငါသည် ရတနာသုံးပါးကို ရှိခိုးပြီး၍ အထူးထူး သော ကျမ်းဂန်တို့မှ တောက်နုတ်အပ်သော လောက နီတိအမည်ရှိသော ဤကျမ်းကို မာဂဓ (ပါဠိ) ဘာသာ ဖြင့် အကျဉ်းမျှ ဆိုအံ့။
- (1) After kowtowing the **Three Gems**, I will recite briefly in Pali this **Loka Niti** treatise made up of extracts from various texts.

ရှင်းချက်။ ။ ရှေးခေတ်ကျမ်းပြုဆရာတို့သည် ဘုရား၊ တရား၊ သံဃာ ရတနာသုံးပါးကို ရှိခိုးကန်တော့ပြီး နောက် မိမိတို့ ရေးသားစီရင်မည့်ကျမ်းကို ပြုကြသည်။ ယင်းသည် ထုံးစံအတိုင်းပင် ဖြစ်၏။ လောကနီတိကျမ်း သည် အခြားသောကျမ်းများမှ အချက်အလက်များကို ကောက်နုတ်၍ စီရင်ထားသောကျမ်း ဖြစ်သည်။

Explanation: Treatise writers of old made obeisance to the Buddha, the Dhamma and the Sangha before they wrote the treatise. This is according to custom. Loka Niti is a compilation of points and facts extracted from various treatises. The author says he is going to write (or recite) briefly.

\* \* \*

(၂) စင်စစ် ဤကျမ်းသည် လောက၌ ယောက်ျားတို့ ၏အနှစ်လည်း မည်၏။ မိဘလည်း မည်၏။ ဆရာလည်း မည်၏။ ဆရာလည်း မည်၏။ အဆွေခင်ပွန်းလည်း မည်၏။ ထို့ကြောင့် ဤ နီတိကျမ်းကို သင်ကြားတတ်မြောက်သောယောက်ျား သည် အကြားအမြင်များသော၊ မြင့်မြတ်သော ပညာ တတ်ယောက်ျား ဖြစ်၏။

(2) In this world, **Loka Niti** is the essence, the parents, the teacher or the friend of men. The man who has mastered this treatise is full of general knowledge and is noble and educated.

ရှင်းချက်။ ။ ဤလောကနီတိကျမ်းသည် လူသားတို့၏ အားကိုးစရာ ပညာပေးစာအုပ် ဖြစ်သည်။ ဤကျမ်းကို တတ်မြောက်သူသည် ပညာဗဟုသုတနှင့်ပြည့်စုံသော ပညာတတ်တစ်ဦး ဖြစ်ပေသည်။

**Explanation:** This **Loka Niti** treatise is a dependable book of instructions. The person who is wellversed in this treatise is one who is full of general knowledge and well-educated.

\* \* \*

(၃) ပျင်းသောသူအား အတတ်ပညာ အဘယ်မှာ တတ်အံ့နည်း။ အတတ်ပညာ မရှိသောသူအား ဥစ္စာ အဘယ်မှာ ရအံ့နည်း။ ဥစ္စာမရှိသောသူအား အဆွေ ခင်ပွန်း အဘယ်မှာရအံ့နည်း။ အဆွေခင်ပွန်း မရှိသော သူအား ချမ်းသာ အဘယ်မှာ ရအံ့နည်း။ ချမ်းသာမရှိ သောသူအား ကောင်းမှု အဘယ်မှာ ရအံ့နည်း။ ကောင်း မှုမရှိသောသူအား နိဗ္ဗာန် အဘယ်မှာ ရနိုင်အံ့နည်း။ (3) How will the lazy person acquire knowledge? How will the person without knowledge get wealth? How will the person without wealth get friends? How will the person without friends obtain happiness? How will the person without happiness gain merit? How will the person without out merit attain Nibbana?

ရှင်းချက်။ ။ ဤအပိုဒ်သည် ပျင်းရိခြင်း၏ မကောင်း သောအကျိုးဆက်များကို ဖော်ပြထားသည်။ ပျင်းလျှင် အတတ်ပညာ မရ၊ အတတ်ပညာမရလျှင် ဥစ္စာမရ၊ ဥစ္စာမရလျှင် မိတ်ဆွေမရ၊ မိတ်ဆွေမရလျှင် ချမ်းသာ ခြင်းမရ၊ ချမ်းသာခြင်းမရှိလျှင် ကုသိုလ်မရ၊ ကုသိုလ်မရ လျှင် နိဗ္ဗာန်ရောက်မည် မဟုတ်ဟူ၍ မကောင်းကျိုး အဆက်များကို ဖော်ပြထားသည်။ အပျင်းမရှိဖို့ အဓိက

Explanation: This stanza shows the series of bad effects of laziness. A lazy person will not get knowledge, then wealth, then friends, then happiness, then merit, and then such a person will not attain Nibbana. It is important not to be lazy.

- အတတ်နှင့်တူသောဥစ္စာသည် မရှိ။ အတတ်ကို `/' ခိုးသူတို့သည် မယူနိုင်ကုန်။ ဤလောက၌ အတတ်သည် ကား အဆွေခင်ပွန်း ဖြစ်၏။ တမလွန်ဘဝ၌ ချမ်းသာ ကို ဆောင်တတ်၏။
- (4) There is nothing equal to learning. Thieves cannot steal learning. In this world, learning is a friend and mate. It carries happiness to the next life.

ရှင်းချက်။ ။ လူ့ဘဝမှာ အတတ်ပညာသည် အရေး အပါဆုံး ဖြစ်သည်။ အတတ်ပညာရှိလျှင် ယခုဘဝ နောင်ဘဝတို့မှာ ချမ်းသာခြင်း ရနိုင်ပေမည်။

Explanation: In human life learning is most important. If one has learnign, one can get happiness in this life as well as in the after-life.

(၅) အကြားအမြင်ပညာကို နည်း၏ဟူ၍ မအောက် မေ့ရာ။ မိမိစိတ်ထဲ၌ သွင်းထားရာ၏။ တောင်ပို့၌ ရေ ပေါက်သည် ကျဖန်များစွာ ကြာရှည်သဖြင့် ပြည့်သကဲ့သို့ တည်း။

(5) Do not think little of general knowledge. You should store it in your mind. The anthill will be full after drops of water fall on it for a long time.

ရှင်းချက်။ ။ ဗဟုသုတကို အထင်မသေးပါနှင့်။ မိမိ စိတ်ထဲတွင် ရသမျှဗဟုသုတကို သိမ်းဆည်းထားပါ။ ခြတောင်ပို့ပေါ်မှာ ရေပေါက်များစွာ ကြာရှည်ကျလျှင် ထိုတောင်ပို့သည် ရေပြည့်သွားပေလိမ့်မည်။

Explanation: Do not despise general knowledge. You should acquire it. Your mind will be full of knowledge gradually just as an anthill is full after drops of water falling on it for long.

\* \* \*

(၆) နှုတ်မှုပညာကိုလည်းကောင်း၊ လက်မှုပညာကို လည်းကောင်း ငယ်သည်ဟူ၍ မအောက်မေ့ရာ။ ကုန်စင်အောင်တတ်မှုကား တစ်ခုသောအတတ်သည် လည်း အသက်မွေးဝမ်းကျောင်း ဖြစ်ပါသည်သာလျှင် တည်း။

(6) Do not think little of art or science. If one is wellversed in one of them, that one will become a means of earning one's living.

ရှင်းချက်။ ။ နှုတ်မှုပညာသည် ဝိဇ္ဇာဝညာ၊ လက်မှု ပညာသည် သိပ္ပံပညာဟု မှတ်သင့်သည်။ အကယ်၍ သင်သည် ဤပညာနှစ်ရပ်ရှိ တစ်ခုခုသောပညာကို တတ်ကျွမ်းလျှင် သင့်အဖို့ သက်မွေးဝမ်းကျောင်းပညာ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။

**Explanation:** Art is theoretical knowledge. Science is practical knowledge. If one has learnt one of these two branches of learning, that knowledge will be good for earning one's living.

\* \* \*

- (၇) တောင်တောင်ဟူသမျှ၌ ပတ္တမြား မရှိ။ ဆင်ဆင် ဟူသမျှ၌ အမြုတေ မရှိ။ တောတောဟူသမျှ၌ စန္နကူး မရှိ။ အရပ်တိုင်း အရပ်တိုင်း၌ ပညာရှိသုခမိန် မရှိ။
- (7) There is no ruby in every mountain. There is no life-sustaining pearl in every elephant. There is no sandal-wood in every forest. There is no sage in every place.

ရှင်းချက်။ ။ ပတ္တမြားသည် ကောင်းမြတ်သောကျောက် မျက်ရတနာ့ ဖြစ်သည်။ အမြုတေသည် အသက်ကိုထိန်း သော (အသက် မသေစေသော) ပုလဲရတနာတစ်မျိုး ဖြစ်သည်။ စန္ဒကူးသည် အမြဲမွှေးကြိုင်သော သစ်ပင် ဖြစ်သည်။ ထို့အရာတို့သည် ရှား၏။ ထိုနည်းအတူ နေရာတိုင်းမှာ ပညာရှိ မရှိပေ။ ရှားပေသည်။

Explanation: Ruby is a most precious gem. Life-sustaining pearl is rare. Sandal-wood always emits sweet scent. All these things are rare. So also, the sage is a rare person.

- (၈) သုတနှင့်ပြည့်စုံသော ပညာရှိသည်အကြင်အရပ်၌ ရှိ၏ဟူ၍ အကယ်၍ ကြားငြားအံ့၊ ထိုအရပ်သို့ သုတ ရှာသော အမျိုးကောင်းသားသည် သည်းစွာအားထုတ်၍ သွားရာသည်သာလျှင်တည်း။
- (8) If it is heard that a man of learning lives in a certain place, the knowledge-seeking person of good parentage should make a serious effort to go to that place.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာရှာလိုသူသည် ပညာရှိနေထိုင်ရာ အရပ်သို့ ရောက်အောင် ကြိုးစားသွားသင့်သည်။

**Explanation:** The seeker of knowledge should try his best to go to the place where a sage lives.

- \* \* \*
- (၉) အတတ်ကို ဖြည်းဖြည်းသင်ရာ၏။ ဥစ္စာကို ဖြည်း ဖြည်းရှာရာ၏။ တောင်ကို တက်သောသူသည် ဖြည်း ဖြည်း တက်ရာ၏။ ကာမဂုဏ်ကို ဖြည်းဖြည်းလိုရာ၏။ အမျက်ကို ဖြည်းဖြည်း ထွက်ရာ၏။ ဤငါးပါးတို့ကို ဖြည်းဖြည်း အလိုရှိရာ၏။
- (9) Knowledge should be acquired gradually. Wealth should be gathered slowly. The mountain climber should climb slowly and steadily. Passion should be satisfied slowly. Anger should be curbed: All these five acts should be done slowly.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာဥစ္စာတို့ကို ဖြည်းဖြည်းချင်း ဆည်းပူး စုဆောင်းသင့်သည်။ တောင်ကို ဖြည်းဖြည်းတက်မှ ထိပ် သို့ရောက်မည်။ ကာမဂုဏ်ကိုလည်း ဖြည်းဖြည်း ခံစား သင့်သည်။ အမျက်ဒေါသကို ထိန်းရပေမည်။ ဤငါးမျိုး ကို ဖြည်းဖြည်း ပြုရပေမည်။ Explanation: Knowledge and wealth should be acquired and accumulated gradually. Mountaintop will be reached if the climber climbs slowly and steadily. Passion should be satisfied slowly. Anger should be curbed. These five acts should be done slowly.

\* \* \*

(၁၀) အကြားအမြင်အတတ်သည်လည်းကောင်း၊ ဓမ္မ အတတ်သည် လည်းကောင်း၊ သင်္ချာဂဏန်းအတတ် သည် လည်းကောင်း၊ တံစည်း စူးဆောက် အတတ်သည် လည်းကောင်း၊ နီတိကျမ်းအတတ်သည်လည်းကောင်း၊ ယာယီယတြာစသော ဗျာကရိုဏ်းအတတ်သည်လည်း ကောင်း၊ စောင်း စသော ကဗျာအတတ်သည်လည်း ကောင်း၊ လက်ပစ်အတတ်သည်လည်းကောင်း၊ စူးလေး လင်းလေးအတတ်သည်လည်းကောင်း၊ စကားဟောင်း အတတ်သည်လည်းကောင်း။

(10) General knowledge, knowledge of the Law (**Dhamma**), mathematics, mechanics, the study of **Niti**, the art of propitiation, music, mental dexterity, archery, study of archaic terms.

(၁၁) ဆေးအတတ်သည်လည်းတောင်း၊ ရယ်ရွှင်မှု အတတ်သည်လည်းတောင်း၊ ဗေဒင်အတတ်သည် လည်းတောင်း၊ လှည့်ပတ်တတ်သောအတတ်သည် လည်းတောင်း၊ ဆန်းကျမ်းအတတ်သည်လည်းတောင်း၊ သံတမန်အတတ်သည်လည်းတောင်း၊ မန္တန်အတတ် သည်လည်းတောင်း၊ သစ္စါကျမ်းအတတ်သည်လည်း ကောင်း ဤသည်တို့ကား ဆယ့်ရှစ်ပါးသော အတတ် တို့တည်း။

(11) Medical science, humour, astrology, strategy, versification, diplomacy, the art of incantation, grammar. These are the eighteen branches of knowledge.

ရှင်းချက်။ ။ ရွေးခေတ်က သတ်မှတ်ထားသော အတတ်ပညာ တစ်ဆယ့်ရှစ်ပါး ဖြစ်သည်။ ယခုခေတ် သတ်မှတ်ချက်များနှင့် ယှဉ်ကြည့်လျှင် တချို့သော အတတ်များကို ပေါင်းစပ်၍ထားနိုင်သည်။ အချုပ်မှာ ဝိဇ္ဇာနှင့် သိပ္ပံပညာတို့ပင် ဖြစ်သည်။

**Explanation:** These are the eighteen branches of knowledge as prescribed in ancient times. At present, all these are boiled down to two: art and science.

(၁၂) လောက၌ ပညာရှိသည်သူ မမေးမူကား စည်ကြီ သဖွယ် ဖြစ်၏။ သူတည်း မေးမူကား မိုးကြိုးသဖွင် ဖြစ်၏။ လူမိုက်သည် မေးသော်လည်းကောင်း၊ မမေ သော်လည်းကောင်း၊ အခါခပ်သိမ်းများစွာလည်း ဟေ တတ်ပြောတတ်သည်သာလျှင်တည်း။

(12) The sage remains silent like a drum if no one puts questions. If someone asks, he acts like the thunder. The foolish person always talk whether he is asked or not.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာရှိသည် လိုအပ်သည့်အခါမှသ စကားဆို၏။ စည်ကဲ့သို့ မတီးမမြည်ပေ။ လူမိုက်က အမြဲပင် စကားများစွာ ပြောသည်။

**Explanation:** The sage speaks out only whe required, like the drum which gives off soun when it is beaten. The fool is always talkative.

\* \* \*

(၁၃) လောက၌ ပေတို့၌ အကြင်အတတ်သည်လည် ကောင်း၊ သူတစ်ပါးတို့၏ လက်တို့၌ အကြင်ဥစ္စာသဉ လည်းကောင်း ရှိ၏။ ပြုဖွယ်ကိစ္စသည်ဖြစ်လတ်သေ ထိုပေ၌ရှိသော အတတ်သည်လည်းကောင်း။ အတတ် မမည်။ ထိုသူတစ်ပါးတို့၏ လက်၌ရှိသော ဥစ္စာသည် လည်း ဥစ္စာမမည်။

(13) In this world, the knowledge on the palmleaves (or in books), (or) the wealth in the hands of others, is not one's own knowledge or wealth when the need arises.

ရှင်းချက်။ ။ စာအုပ်စာပေထဲမှာရှိသော အတတ် ပညာကို မဆည်းပူးလျှင် မိမိ၏အတတ်ပညာ မဖြစ်။ သူတစ်ပါးတို့၏ လက်ဝယ်ရှိသော ဥစ္စာသည်လည်း မိမိ၏ဥစ္စာ မဟုတ်။

**Explanation:** Knowledge in the books (or palmleaves) is not one's own if it is not acquired. The wealth in the hands of others is also not one's own.

\* \* \*

(၁၄) လောက၌ ရေတိမ်ရေနက်ကိုကား ကုမုဒ္ဒရာကြာ ကို မြင်သဖြင့် သိအပ်၏။ အမျိုးယုတ်မြတ်ကိုကား ကိုယ် အမူအရာ၊ နှုတ်အမူအရာအားဖြင့် သိအပ်၏။ ပညာရှိ မရှိကိုကား ဆိုသောစကားဖြင့် သိအပ်၏။ မြေကောင်း မကောင်းကိုကား မြက်ညှိုးမည္သိုးတို့မြင်သဖြင့် သိအပ်၏။ (14) In this world, one can know the shallowness or the depth of water by looking at *Kumuddra* lotus. Noble-birth or low-birth can be discerned by that person's mode of conduct. A person's wisdom or ignorance can be inferred from his words. The quality of soil can be gauged from the weak or strong growth of grass.

ရှင်းချက်။ ။ ကုမုဒ္ဓရာကြာရိုးရှည်မရှည်ကို ကြည့်ခြင်း အားဖြင့် ရေတိမ်ရေနက်ကို သိနိုင်၏။ ရေမြင့်မှ ကြာ တင့်သည်ဆိုသကဲ့သို့ပင်။ အမျိုးမြတ်၊ အမျိုးယုတ် ခွဲခြား သိဖို့မှာ ထိုသူ၏ အမှုအရာ ရည်မွန်ရိုင်းစိုင်းခြင်းဖြင့် သိနိုင်သည်။ ပညာရှိမရှိကို ထိုသူ၏စကားကို ထောက် ချင့်ခြင်းအားဖြင့် သိနိုင်သည်။ မြေတစ်ကွက်၏ မြေဩ ဇာကောင်းမကောင်းကို မြက်သန်မသန်ကိုကြည့်ခြင်း ဖြင့် သိနိုင်သည်။

Explanation: The water-lily's stem is long if the water is deep, short if it is shallow. A saying goes that high water makes the lotus beautiful (with long stem). Whether a man's birth is noble or mean can be determined by his behaviour. A man's knowledge and ignorance can be judged by the words he utters. The quality of soil of a plot of land can be assessed by looking at the strength or weakness of the growth of grass.

\* \* \*

(၁၅) လောက၌ နည်းသောသုတရှိသူသည် နည်းသော သုတကို အများအောက်မေ့တတ်၏။ မာန်မာနရှိတတ် ၏။ အဘယ်သို့နည်းဟူမူကား သမုဒ္ဒရာရေပြင်ကို မမြင် ဖူးသော ဖားသူငယ်သည် တွင်းဝ၌ ရေကို အများထင် သကဲ့သို့တည်း။

(15) In this world, the person who has little knowledge thinks much of it and has pride for it. How is it so? It is like the frog who has never seen the ocean thinks much of the water in the hole it lives in.

ရှင်းချက်။ ။ သုတနည်းသဖြင့် အမြင်ကျဉ်းသူသည် သမုဒ္ဒရာကို မမြင်ဖူးသည့် ဖားသူငယ်က သူ့တွင်းထဲမှာ ရှိသည့်ရေကို များလှပြီထင်သကဲ့သို့ သူ့အတတ်ပညာ ကလေးကို ကြီးလှပေပြီ ထင်သည်။

**Explanation:** The person with little knowledge is narrow-minded and thinks much of his knowl-

edge, just as the little frog which has never seen the ocean thinks that the water in its hole is very much.

#### \* \* \*

- (၁၆) လောက၌ ပထမအရွယ်၌ကား အတတ်မရတုံ အံ့။ ဒုတိယအရွယ်၌ကား ဥစ္စာမရတုံအံ့။ တတိယ အရွယ်၌ကား တရားမရတုံအံ့။ စတုတ္ထအရွယ်တိုင်မှာ ကား အဘယ်မှုစအံ့နည်း။
- (16) In this world, if a person has not had learning in the first stage of life; in the second stage, wealth; in the third stage, practice of the **Dhamma**, then what will be do in the fourth stage?

ရှင်းချက်။ ။ လူတစ်ယောက်မှာ ငယ်ရွယ်စဉ်၌ အတတ်ပညာ မရ။ လူလတ်အရွယ်တွင် ဥစ္စာမရ။ လူကြီးအရွယ်မှာ တရားမရလျှင် နောက်ဆုံးအရွယ်တိုင် လျှင် ဘာလုပ်မည်နည်း။ အရွယ်အလိုက် ရသင့်ရာကို ရမှသာ လူဖြစ်ရကျိုးနပ်မည်။

**Explanation:** If a man does not have learning at young age, nor wealth at middle age, nor does he practise of the **Dhamma** at old age, what will he

do when he reaches his last days? If only a person gets what he should according to his age, his life will then be worthwhile.

#### \* \* \*

- (၁၇) ချစ်သားတို့. . . အတတ်ပညာသင်ကုန်လော့။ အဘယ်ကြောင့် ပျင်းရိဘိသနည်း။ ချစ်သားတို့ နေ့တိုင်း နေ့တိုင်း အတတ်ပညာသင်ကုန်လော့။ အတတ်ပညာ မရှိသောသူသည် သူ၏ဝန်ထမ်းဖြစ်တတ်၏။ အတတ် ပညာရှိသူကို လောက၌ သူတစ်ပါးတို့ ပူဇော်အပ်၏။
- (17) Dear sons, learn to acquire knowledge. Why are you lazy? Dear sons, learn to gain knowledge every day. The one who has acquired no knowledge usually becomes another person's servant. In this world, others pay respects to the one who has acquired knowledge.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာမတတ်လျှင် သူများဝန်ထမ်း ဖြစ် မည်။ ပညာတတ်သူကို လူအများက ရိုသေလေးစားကြ သည်။

Explanation: If you are ignorant, you will become a servant to others. People are respectful to the educated person.

(၁၈) အကြင်အမိသည် သားငယ်ကို အတတ်ပညာ သင်မပေး။ အတတ်ပညာသင်၍ မပေးသော အမိသည် ရန်သူ မည်၏။ အကြင်အဖသည် အတတ်ပညာသင် ၍မပေး။ အတတ်ပညာသင်၍ မပေးသောအဖသည် ရန်သူ မည်၏။ ထိုအတတ်ပညာ မရှိသောသူသည် ဟင်္ဘာတို့အလယ်၌ ဗျိုင်းကဲ့သို့ သဘင်အလယ်တွင် မတင့်တယ်။

(18) The mother who does not educate her son is his enemy. The father who does not educate his son is his enemy. The uneducated person is unseemly like an egret among Brahminy ducks (Hintha) when he is at a formal function.

ရှင်းချက်။ ။ မိဘများက သားသမီးကို ပညာသင် မပေးလျှင် မိဘတို့သည် သားသမီးများ၏ ရန်သူဟုခေါ် ရပေမည်။ ပညာမတတ်သောသူသည် လောက၌ မတင့် တယ်ချေ။ ပညာတတ်မှ ပွဲလယ်တင့်သည်။

Explanation: If the parents do not make their children acquire knowledge, they must be called their children's enemies. The uneducated person is not worthy in this world. The educated person will be graceful on formal occasions.

(၁၉) တောင်ချောက်ကြား၌ ရောက်သောဆူးကို ဘယ် သူထက်စိမ့်ချွန်သနည်း။ မိမိအလိုလိုသာလျှင် ထက်ဖ ချေ၏။ သမင်တို့၏ မျက်စိ၌ ဘယ်သူမျက်စဉ်းခတ်၍ ကြည်သနည်း။ မိမိအလိုလိုသာလျှင် ကြည်ပချေ၏။ ညွှန်၌ကြာကို ဘယ်သူအနံ့ကောင်း ထည့်ပေးချေ သနည်း။ အလိုလိုသာလျှင် အနံ့တောင်းထုံ၏။ အမျိုး တောင်းသား၏ သဘောသည် ဘယ်သူပြု၍ ဖြစ် သနည်း။ မိမိအလိုလိုသာ ဖြစ်ပချေ၏။

(19) Who sharpens the mountain- thorn between the mountain-cliffs? It just happens. Who puts eye-drops into the deer's eyes to make them clear? It just happens. Who puts sweet scent into the lotus in the mire? It just happens. Who forms the nature of the son of good family? It just happens.

ရှင်းချက်။ ။ ဆူးကို ချွန်ပေးသူမရှိ။ သမင်မျက်စိကို မျက်စဉ်းခတ်ပေးသူ မရှိ။ ကြာကို အနံ့ကောင်း ထည့်ပေး သူ မရှိ။ အမျိုးကောင်းသား၏ သဘောကို ပြုပေးသူမရှိ။ မည်သူတို့ အသီးသီးက ပြုသနည်း။ မည်သူကမျှ မပြု ပေ။ သူ့ အလိုအလျောက် ဖြစ်သည်။ **Explanation:** Who sharpens the mountain thorn, puts eye-drop into the deer's eyes, infuse sweet scent in the lotus? Nobody. These happen spontaneously.

\* \* \*

(၂၀) ထုံးမရှိသော ကွမ်းသည် အရသာမရှိ။ ဥစ္စာမရှိသူ ၏ တန်ဆာဆင်ခြင်းသည်လည်း အရသာမရှိ။ ဆားမရှိ သော စားဖွယ်သည်လည်း အရသာမရှိ။ အတတ်မရှိ သော သူ၏ ပျို့ကဗျာ ဖွဲ့ခြင်းသည်လည်း အရသာမရှိ။

(20) Betel-quid without lime is flavourless. The dress of the man without wealth is ragged. Eatables without salt is tasteless. The versification of the man without knowledge of the art is meaningless.

ရှင်းချက်။ ။ ကွမ်းမှာ ထုံးပါမှ အရသာရှိသည်။ မရှိ ဆင်းရဲသူ၏ ဝတ်စားတန်ဆာသည် တင့်တယ်ခြင်းမရှိ။ စားစရာမှာ ဆားပါမှ အရသာရှိသည်။ စာမတတ်သူ ကဗျာစပ်လျှင် အဓိပ္ပာယ်မရှိချေ။

**Explanation:** Betel-quid has flavour only with lime. The poor man's dress is drab. Food without

salt is tasteless. The unlettered man's verse is meaningless.

\* \* \*

(၂၁) နာခြင်း မှတ်ခြင်း၌ ကောင်းစွာ အားထုတ်သော သူသည် သုတဖြင့် ပြည့်စုံ၏။ သုတပညာဖြင့် ပွား၏။ သုတပညာဖြင့် အနက်ကိုသိ၏။ သိအပ်သော အနက် သည် ချမ်းသာကို ဆောင်၏။

(21) The person who tries properly to listen and note is the one who is full of knowledge. He increases his knowledge by means of acquiring knowledge and understanding the meaning. Knowing the meaning bring happiness to him.

ရှင်းချက်။ ။ ကြားနာခြင်း၊ မှတ်ယူခြင်းတို့ သည် အတတ်ပညာ သင်ရာတွင် အရေးပါသည်။ ထိုသို့ ပြုမှ သာလျှင် သုတဆိုသော အတတ်ပညာကို ရလိမ့်မည်။ ပညာကို ပညာဖြင့် တိုးတက်ပွားများအောင် လုပ်ရမည်။ ဆို လိုသည်မှာ လေ့ကျင့် မှုပြုလျှင် သုတဆိုသော အတတ်ပညာ ရလိမ့်မည်။ ပညာ တိုးတက်မည်။ ပညာ ကို သိတတ်နားလည်လျှင် ချမ်းသာမှုရပေလိမ့်မည်။ ချမ်းသာမှု ဆိုသည်မှာ စိတ်၏ ချမ်းသာခြင်းကို ဆိုလို သည်။ Explanation: In acquiring knowledge, listening and making mental note are important. If one does that, he will acquire knowledge. By learning through exercise, one can increase one's knowledge. One should thus acquire knowledge and understanding the meaning of things one tries to learn. Knowing the meaning will make the learner happy.

\* \* \*

(၂၂) လောက၌ အစာစားခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ မေထုန်မှီဝဲခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ အိပ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ အိပ်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ ယောက်ျား၌ လည်းကောင်း၊ ယောက်ျား၌ လည်းကောင်း၊ ယောက်ျား၌ လည်းကောင်း ရှိ၏။ အတတ်ပညာ ဟူသည်ကား ယောက်ျားအား အထူးပေတည်း။ အတတ်ပညာမှ ယုတ် ခဲ့မူကား နွားနှင့်တူသည် ဖြစ်၏။

(22) In this world, man, as well as the bull, has such acts as eating, having sex and sleeping. Knowledge makes the difference for the man from the bull. If man lacks knowledge, he is like the bull.

ရှင်းချက်။ ။ စားခြင်း၊ အိပ်ခြင်း၊ မေထုန်မှီဝဲခြင်းတို့ သည် လူ့၌ နွားမှာကဲ့သို့ပင် ရှိ၏။ လူအဖို့ ထူးခြားချက် မှာ အတတ်ပညာ ဖြစ်သည်။ အတတ်ပညာ မရှိသော လူသည် နွားနှင့်အတူတူ ဖြစ်ချေသည်။

**Explanation:** Man has, as the bull has, the acts of eating, mating and sleeping. The difference for man from the bull is education. Man without education is the same as the bull.

.

(၂၃) လောက၌ အတတ်ပညာနှင့်တူသော အဆွေ ခင်ပွန်းသည် မရှိ။ အနာနှင့်တူသော ရန်သူသည် မရှိ။ ကိုယ်နှင့်တူသော ချစ်သော သူမည်သည် မရှိ။ ကံနှင့် တူသောအားသည် မရှိ။

(23) In this world, there is no friend like learning. There is no enemy like disease. There is no lover like oneself. There is no strength equal to one's kamma.

ရှင်းချက်။ ။ အတတ်ပညာသည်သာလျှင် လူကို ကူညီစောင်မမည်။ အနာရောဂါနှင့် တူသောရန်သူသည် မရှိ။ မိမိကိုယ်ကို ချစ်သော အချစ်နှင့်တူသော အချစ် သည်မရှိ။ ကံနှင့်တူသော အင်အားသည် မရှိ။ ပညာ တတ်မှ ဘဝအခြေအနေကောင်းမည်။ ရောဂါသည် လူကို အနှိပ်စက်ဆုံး ဖြစ်သည်။ အတ္တသမံ ပေမံနတ္ထိ၊ မိမိကိုယ်ကို မိမိ ချစ်ခင်စွဲလမ်းခြင်းထက် စွဲလမ်းခြင်း မရှိချေ။ ကံသည် မိမိအားကိုးရာ ဖြစ်သည်။ အားထား ရာလည်း ဖြစ်သည်။ မိမိ၏ ယခုပြုသော ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်၊ ရှေးဘဝများမှာ ပြုခဲ့သည့် ကုသိုလ်၊ အကုသိုလ်တို့က မိမိ၏ ယခုဘဝကို စီမံပေးသည်။

Explanation: Education alone helps and supports man. There is no enemy greater than disease. There is no love equal to the love of oneself. Kamma is one's own strength. If one is educated, one's condition of life will be good. Kamma is what man has to depend on and what man has to rely on. What good or bad one does in this existence and what he did in the former existences determine the condition of one's present life.

\* \* \*

(၂၄) လောက၌ ဟင်္သာသည် ကျီးတို့၏ အလယ်၌ မတင့်တယ်။ ခြင်္သေ့သည် နွားတို့၏အလယ်၌ မတင့် တယ်။ မြင်းသည် မြည်းတို့၏ အလယ်၌ မတင့်တယ်။ လူမိုက်တို့၏ အလယ်၌ ပညာရှိသည် မတင့်တယ်။

(24) Hintha bird is not compatible among crows, nor is lion among oxen, nor is horse amid asses, so also in the midst of fools a wise man is out of place.

ရှင်းချက်။ ။ တင့်တယ်သည် ဆိုသည်မှာ ကျက်သရေ ရှိသည်ဟူ၍ပင်။ ဟင်္သာသည် ကျီးတို့ကြားမှာရှိရန် မအပ်စပ်။ ခြင်္သေ့သည် နွားတို့ကြားတွင်ရှိလျှင် ဂုဏ် ပျက်သည်။ မြင်းသည် မြည်းတို့ကြားတွင် ကျက်သရေ မရှိ။ ထို့အတူ ပညာရှိသည် လူမိုက်တို့ကြားတွင် ရောက် နေလျှင် ဂုဏ်သရေ ထိခိုက်သည်။ အမြတ်နှင့် အယုတ် အညံ့တို့ တွဲဖက်လျှင် အမြတ်မှာနစ်နာသည်။

**Explanation:** To be compatible means to be graceful. *Hintha* should not be among crows; lion should not be amid oxen; horse should not be with asses. So also a wise man should be not among fools. If the noble is with the base, the dignity of the noble suffers a loss.

- (၂၅) သူမိုက်သည် အသက်ထက်ဆုံးလည်း ပညာရှိကို အကယ်၍ ဆည်းကပ်ငြားအံ့၊ ထိုသူမိုက်သည် တရားကို မသိ။ အဘယ်ကဲ့သို့ နည်းဟူမူ ယောက်မသည် ဟင်း၏ အရသာကို မသိသကဲ့သို့တည်း။
- (25) If a fool seeks company of a wise man all his life, even then he will not know the **Dhamma** just as the ladle does not know the taste of the curry.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာရှိအနားမှာ နေလျက်ရှိသော သူမိုက်သည် မိုက်မဲသဖြင့် ပညာရှိက သင်ကြားပေး သော်လည်း တရားကို မသိချေ။ ယောက်မသည် ဟင်းအိုးကို မွှေ၏။ ဟင်းနှင့် ထိတွေ့သော်လည်း ဟင်း ၏အရသာကို မသိချေသကဲ့သို့ပင်။

Explanation: Even if the fool lives near all his life with the wise man, he does not learn the Law (**Dhamma**) because he does not know the meaning of the Law, just as the ladle which churns the curry in the pot does not know the taste of the curry.

The trader and traveller should not journey without a companion.

(၂၈) လောက၌ ဥစ္စာပျက်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ နှလုံးပူပန်ခြင်းသည် လည်းကောင်း၊ အိမ်၌ မကောင်းမှု ကိုပြုကျင့်ခြင်းတို့ကို လည်းကောင်း၊ လှည့်ပတ်ခြင်းကို လည်းကောင်း၊ မထီမဲ့မြင်ပြုခြင်းကို လည်းကောင်း၊ ပညာရှိသည် ထင်ရှားမပြရာ။

(28) In this world, the wise man should not reveal the loss of wealth, the anxiety in his heart, the misdeeds at home, the deception and disrespect of others.

ရှင်းချက်။ ။ ပညာရှိသည် မိမိကိုယ်ရေးကိုယ်ရာတွင် သူတစ်ပါးကဲ့ရဲ့ဖွယ် ကိစ္စများကို အများသိအောင် မဖော် ပြချေ။ အများသိသွားလျှင် အမျိုးမျိုးကဲ့ရဲ့ ဝေဖန်ခြင်းဖြင့် အကုသိုလ် ဖြစ်ကြချေဦးမည်။ ကိုယ်ရေးကိုယ်တာ ကိစ္စ များကို အများသိရန် မလိုပေ။

Explanation: The man of discretion does not reveal anything personal, which excites comment

by others. If other people come to know of private troubles, they will probably make critical remarks, thus committing sins. Private affairs need not be made known to other people.

#### \* \* \*

(၂၉) လောက၌ အရေးအခွင့်ရောက်သည်နှင့် လျော် သောစကားကို လည်းကောင်း၊ ကိုယ့်အား လျောက်ပတ် သော ချစ်အပ်သောသူကို လည်းကောင်း၊ ကိုယ်နှင့် တန်ရုံသောအမျက်ကို လည်းကောင်း အကြင်သူသည် သိတတ်၏။ ထိုသူသည် ပညာရှိမည်၏။

(29) In this world, a person makes proper remarks on proper occasions; chooses suitable persons he should love, and knows the extent to which he should let off his anger; -- that person is a man of wisdom.

ရှင်းချက်။ ။ အခါအားလျော်စွာ ဆိုအပ်သော စကား ကိုဆိုခြင်း၊ ချစ်ခင်ရင်းနှီးထိုက်သော သူကို ရွေးချယ် ခြင်း၊ မိမိနှင့် သင့်လျော်သော မိမိ၏ဒေါသ၏ အတိုင်း အတာကို သိခြင်း ပြုတတ်ဆောသူသည် ပညာရှိ ဖြစ်ပေ သည်။ Explanation: The person is wise who makes remarks suitable to the occasion; chooses suitable friends or mates and curbs his anger at the right time.

.

(၃၀) ဥစ္စာမရှိဘဲလျက် အရသာစားကြူးသောသူ၊ ခွန်အား မရှိဘဲလျက် အသတ်အပုတ် ကြိုက်တတ်သော သူ၊ ပညာမရှိဘဲလျက် စကားလိုလားသောသူ၊ ဤသူ တို့ကား သူရူးနှင့် တူကုန်၏။

(30) The person who indulges in eating though without wealth; the person who loves fighting though without physical strength; the person who wants to make remarks though without learning; - such persons are like lunatics.

ရှင်းချက်။ ။ မိမိမှာ မရှိဘဲ ရှိသူတို့ကဲ့သို့ လုပ်ချင်သူ သည် အရူးနှင့်တူသည်။ ငွေမရှိဘဲ အစားကြီးသူ၊ အင် အားမရှိဘဲ ရိုက်ပုတ်ထိုးကြိတ်ချင်သူ၊ ပညာမရှိဘဲနှင့် စကားကြီး စကားကျယ် ပြောချင်သူ၊ ထိုသူတို့သည် အရူးနှင့်တူ၏။ **Explanation:** If any one has nothing but wants to do like those who have many things, such a one is like a mad man. If a person without money is a heavy eater, if one who is weak likes fighting, and if one who lacks education wants to say big things, such persons are like mad men.

\* \* \*

(၃၁) သူမခေါ် ဘဲ သူ့အိမ်သို့ သွားဖန်များသောသူ၊ သူမမေးဘဲ စကားများများ ပြောတတ်သောသူ၊ မိမိဂုဏ် ကျေးဇူးကို ပလွှားတတ်သောသူ၊ ဤသုံးပါးသည် သူ ယုတ်၏ လက္ခဏာတည်း။

(31) The person who often visits another's house though not invited; the person who talks too much without being asked; the person who boasts of his qualities; -- these three have the signs of a mean person.

ရှင်းချက်။ ။ လူယုတ်မာတို့သည် ကြွားတတ်ကြသည်။ လူရာဝင်ချင်ကြသည်။ မိမိတို့ မလုပ်အပ်သည်တို့ကို လုပ် တတ်ကြသည်။ ထိုသူတို့၌ သူယုတ်တို့၏ လက္ခဏာရှိ သည်။ **Explanation:** Mean persons are in the habit of boasting. They want to be accepted by society. They usually do things they ought not to do. These persons have characteristics of a mean person.

\* \* \*

(၃၂) အဆင်းမလှသော သူသည် စကားများတတ်၏။ ပညာနည်းသောသူသည် ထင်ရှားပြတတ်၏။ ရေမပြည့် သောအိုးသည် ချောက်ချားတတ်၏။ နို့ရည်မထွက်သော နွားမသည် ကျောက်ကန်တတ်၏။

(32) The ugly person is likely to be talkative. The person with little learning usually shows off. The pot that is not full makes trembling sound. The pot that is not full makes trembling sound. The milkless cow is apt to kick.

ရှင်းချက်။ ။ မရှိသူက ရှိဟန်ပြတတ်သည်။ အောက် ကျနောက်ကျစိတ် ရှိသောကြောင့်ပင်။ မပြည့်တဲ့အိုး ဘောင်ဘင်ခတ်ဟူသော ဆိုရိုးစကားရှိသည်။

Explanation: The one who lacks something wants to show that he has the thing he lacks.

"The pot that is not full makes great sound from the shaking water," goes the saying.

\* \* \*

(၃၃) ဖားသူငယ်သည်လည်း ဆောင့်ကြောင့်ထိုင်တတ် ကာမူ ခြင်္သေ့ဟုထင်၏။ ကျီးတည်းချီမူကား၊ ချစ်ဆွေ ချစ်ဆွေဟု မြည်တတ်၏။ ပညာမရှိသော သူမိုက်သည် လည်း မိမိကိုယ်ကို ပညာရှိထင်ခြင်းကြောင့် ပညာရှိတို့ သည် မေးလတ်သော် ငါ့ရှင်ငါ့ရှင်ဟု ချစ်စဖွယ်သော စကားကို ဆိုတတ်၏။

(33) The little frog, when able to squat, thinks it is a lion. But when the crow snatches it, the frog tries to please the crow by calling it,"My dear friend! My dear friend!" The ignorant person thinks he is wise, and when the wise man asks him questions, he tries to please the wise one by saying,"My master! My master!"

ရှင်းချက်။ ။ ဂုဏ်မရှိသူတို့သည် သူတို့ ကိုယ်သူတို့ အထင်ကြီး တတ်သည်။ ဖားသူငယ်သည် ဆောင့် ကြောင့် ထိုင်တတ်သောအခါ သူ့ကိုယ်သူ ခြင်္သေ့ဟု ထင် သည်။ ကျီးချီသောအခါ သူကချော့သည့် အသံဖြင့် ချစ်ဆွေချစ်ဆွေဟု ခေါ် သည်။ ထိုနည်းတူစွာ ပညာမဲ့သူ သည် သူ့ကိုယ်သူ ပညာရှိဟုထင်၏။ တကယ့်ပညာရှိက မေးသောအခါ (မဖြေတတ်သဖြင့်) ပညာရှိကို ငါ့ရှင် ငါ့ရှင်ဟု ခေါ် သည်။

Explanation: Those who have nothing to their credit usually think much of themselves. The little frog sits and thinks it is a lion. When snatched by the crow it is afraid and tries to please the crow. In the same way, the unlearned person thinks he is a learned man and when the real learned man asks questions he calls him "My master!" to cover up his ignorance.

\* \* \*

(၃၄) ဖားသူငယ်သည်လည်း ဆောင့်ကြောင့်ထိုင်ခြင်း တူမူကား ခြင်္သေ့ဟူ ကောင်းအဲ့လော။ ဝက်သည်လည်း အုတ်အုတ် မြည်တတ်ကာမူ ကျားသစ်ဟူကောင်း အဲ့လော။ ကြောင်သည်လည်း အဆင်းသဏ္ဌာန်တူကာမူ ကျားဟူကောင်းအဲ့လော။ ပညာရှိတို့သည်လည်း အတတ်ချင်း တူကောင်းအဲ့လော။ (34) Is the little frog a lion because it squats like a lion? Is the pig the leopard because it makes the sound of "Ok! Ok! " like the leopard? Is the cat a tiger because it has the apperance of a tiger? Will the qualifications of wise men be the same?

ရှင်းချက်။ ။ အသွင်အပြင် ဆင်တူဖြစ်ရုံမျှဖြင့် အတူ တူဟု မဆိုနိုင်ပေ။ ပညာရှိတို့သည် အတတ်ပညာအသီး သီးကို တတ်ကျွမ်းကြ၏။ သူတို့အားလုံး ပညာရှိဟု ခေါ် ဆိုနိုင်သော်လည်း အတတ်ပညာချင်း မတူကြပေ။

Explanation: One cannot say that because of similarity, things are the same. Wise men are expert in various arts. They can be called sages though their knowledge is not the same.

\* \* \*

(၃၅) မင်းတို့သဘော မည်သည်ဥစ္စာ၌ ရောင့်ရဲခြင်း မရှိ။ မျက်စိသည်လည်း ချစ်သောသူကို မြင်ခြင်း၌ ရောင့်ရဲ ခြင်း မရှိ။ သမုဒ္ဒရာသည် ရေ၌ ရောင့်ရဲခြင်း မရှိ။

(35) Kings are not contented in the matter of wealth. Sages are not contented with good speech. The eye is not satisfied with looking at its beloved. The ocean is not full with the water flowing into it.

ရှင်းချက်။ ။ လောဘသည် အတောမသတ်ဖြစ်သည် ဟု ဆိုလိုသည်။ ရလေလိုလေ ဖြစ်သည်။ ရောင့်ရဲခြင်း သည် ပျောက်ကွယ်လျက် ရှိသည်။

**Explanation:** Greed has no limit. The more one gets the more one wants. Contentment is absent.

# \* \* \*

- (၃၆) အဆင်းအရွယ်နှင့် ပြည့်စုံခြင်းမူလည်း ပြန့်ပြော ကြွယ်ဝသော အမျိုး၌ ဖြစ်လျှင်မူလည်း အတတ်ပညာမှ ယုတ်ခဲ့မူကား မတင့်တယ်ကုန်။ ပေါက်ပန်းတို့သည် အနံ့ကင်းကုန်သကဲ့သို့တည်း။
- (36) One is fully endowed with looks and youthfulness, and of good lineage, but if he is deficient in learning he is not worthy, like the scentless Pauk-flower.

ရှင်းချက်။ ။ အဆင်းလှ၍ အရွယ်တော်သော်လည်း ပညာမရှိလျှင် မတင့်တယ်။ အမျိုးကောင်းသော်လည်း ပညာမရှိလျှင် တန်ဖိုးမရှိနိုင်။ ပေါက်ပန်းတို့သည် အနံ့ ကင်းသကဲ့သို့ ဖြစ်ချေမည်။ Explanation: One without education would be unfit although he may be of noble birth, good-looking and youthful, just like the worthless Paukflower.

\* \* \*

(၃၇) လောက၌ အမျိုးယုတ်သောသူ၏ သားဖြစ်လျက် မင်း၏အမတ် ဖြစ်တတ်၏။ လူမိုက်၏ သားဖြစ်လျက် လည်း ပညာရှိ ဖြစ်တတ်၏။ ဥစ္စာမရှိသောသူ၏ သား ဖြစ်လျက်လည်း ဥစ္စာများတတ်၏။ထို့ကြောင့် ယောက်ျား တို့အား မထီမဲ့မြင် မပြုကုန်ရာ။

(37) In this world, the son of parents of low birth may become a minister to the king. The son of a fool may become a sage. The son of a poor man may become rich. Therefore, we should not deal with men contemptuously.

ရှင်းချက်။ ။ မိဘများ မျိုးရိုးမကောင်းသော်လည်း သားဖြစ်သူသည် အဆင့်မြင့်သောဘဝသို့ ရောက်နိုင် သည်။ မိဘတို့၏ ဘဝအခြေအနေသည် သားတို့၏ ကြီးပွားတိုးတက်ရေးကို မဟန့်တားနိုင်ပေ။ မိဘထက် သာသော သားများလည်း ရှိကြပေသည်။ Explanation: The lineage of parents or their social status or their intellect does not hinder the progress of their sons who may attain a higher status. There are many sons who are superior to their parents.

#### \* \* \*

(၃၈) အကြင်တပည့်သည် အတတ်ပညာလိုသဖြင့် အထူးထူး အပြားပြားများစွာ သင်တတ်၏။ ထိုတပည့် လည်း အတတ်ကို အိပ်မက်ကိုမြင်သော သူအကဲ့သို့ ပြန်ဆိုခြင်းဌာ မစွမ်းနိုင်ရာ။

(38) The pupil who wants to learn many branches of knowledge cannot grasp all that he learns, just as the one who is dumb cannot relate his dream.

ရှင်းချက်။ ။ အတတ်ပညာအမျိုးမျိုးကို စုပြုံ၍ သင်ယူ သော တပည့်သည် မည်သည့်အတတ်ပညကိုမျှ မကြေ ညက်သဖြင့် အိပ်မက်ကို ပြန်မပြောတတ်သော အသော သူကဲ့သို့ ဖြစ်ချေမည်။ အတတ်ပညာကို တစ်မျိုးပြီးတစ် မျိုး သင်ယူမှသာ ကျေညက်စွာ တတ်ကျွမ်းပေလိမ့် မည်။ အတတ်ပညာမျိုးစုံကို တစ်ပြုံတည်း သင်သူသည် ဘာမျှ တကယ်မတတ် ဖြစ်တတ်သည်။ **Explanation:** The pupil who attends to many branches of learning all together will not be versed in any of them. He will be like a dumb person who cannot tell his dream. He should learn one after another. The person who takes up many kinds of knowledge at the same time will learn nothing properly.

\* \* \*

(၃၉) အိုးထိန်းသည်သည် အိုးကို ကွဲစိမ့်သောငှာ မခတ်၊ တင့်တယ်စိမ့်သောငှာ ခတ်၏။ ဆရာသည် တပည့်တို့ အား အပယ်ဆင်းရဲသို့ ကျစေခြင်းငှာ မပုတ်ခတ်၊ အတတ်ပညာ အစီးအပွားဟူသော အကြောင်းကြောင့် ပုတ်ခတ်၏။

(39) The potter strikes the pot not to break it but to make it shapely, so also the master beats his pupils not to let them fall into misery or hell but to let them make progress in their learning.

ရှင်းချက်။ ။ အိုးထိန်းသည်သည် အိုးကို အချိုးအစား ကျအောင် ရိုက်ပေးသည်။ ကွဲစေလို၍ မဟုတ်ပေ။ ဆရာသည်လည်း တပည့်တို့ပညာ တိုးတက်စေရန်ရိုက် ၏။ ငရဲကျစေလို၍ မဟုတ်ပေ။ ကောင်းစေလိုသော စေတနာကို သတိပြုရပေမည်။

Explanation: The potter beats the pot to make it look proportionate, not to break it; so also the teacher beats his pupils to make progress in the learning, not to send them to hell.

# \* \* \*

(၄၀) အကြင်သူသည် တောင်ဇလပ်ပန်းကိုလျှင် ပေါက် ဖက်နှင့် ထုပ်၏။ ထိုသူ၏ တောင်ဇလပ်ပန်းသည်သာ လျှင် တောင်းသောအနံ့ကို လှိုင်စေသည်ကား မဟုတ်။ ပေါက်ဖက်တို့သည်လည်း ကောင်းသောအနံ့ကို လှိုင်စေ ကုန်၏။ ထို့အတူ ပညာရှိနှင့် ပေါင်းဖက်မှီဝဲရသောသူတို့ ကို မှတ်အပ်၏။

(40) One wraps the moonbeam flower with *Pauk* leaves; that person's moonbeam flower alone does not emit fragrance, but the *Pauk* leaves also become fragrant. In the same way, those who associate with the sage become wise.

ရှင်းချက်။ ။ တောင်လေပ်ပန်းသည် မွှေး၏။ ပေါက် ဖက်၌ အနံ့မရှိ။ သို့သော် တောင်ဇလပ်ပန်းကို ပေါက် ဖက်နှင့်ထုပ်လျှင် ပေါက်ဖက်သည်လည်း တောင်ဇလပ် ပန်း၏ အနံ့ကိုရသဖြင့် မွှေးသည်။ ထို့အတူပင် ပညာရှိ နှင့် ပေါင်းသူတို့သည် ပညာရနံ့စွဲ၍ ပညာရကြကုန်၏။

Explanation: The moonbeam flower is sweetsmelling *Pauk* leaf has no scent. But if the moonbeam flower is wrapped with *Pauk* leaves, the wrapper gets the smell of the flower and becomes fragrant. So also, those who seek the company of a sage get knowledge from him.

> ပဏ္ဍိတကဏ္ဍ ပြီးဆုံးပြီ။ The chapter on ''The Sage'' ends.

> > 张 张 张

အမွ်း (၂) သူ့ဇနကဏ္ဍ

လူကောင်းတို့ကို ဆိုသောအစန်း

# Chapter (2)

# On "The Good Man"

- (၄၁) သူတော်ကောင်းတို့နှင့်သာလျှင် ပေါင်းဖက်ရာ၏။ သူတော်တောင်းတို့နှင့် ပေါင်းဖက်ခြင်းကို ပြုရာ၏။ သူ တော်ကောင်းတို့၏ တရားကိုသိ၍ မြတ်သည်ဖြစ်၏။ ယုတ်မာသည် မဖြစ်။
- (41) Associate with good men; form frienship with them. Knowing the Law from the good men is being noble, not mean.

ရှင်းချက်။ ။ သူတော်ကောင်းသည် ရိုးသားဖြောင့် မတ်တော်မှန်သည်။ အကုသိုလ်ကို ရှောင်ကြဉ်ပေသည်။ သူတော်ကောင်းတို့နှင့် ပေါင်းသင်း၍ သူတော်ကောင်း တရားကို ကြားနာသိမှတ်ခြင်းသည် မြတ်၏။ မယုတ် ပေ။

**Explanation:** A good and virtuous person is honest and right. He avoids ill deeds. Associate with good men and learn from them the Law (**Dhamma**). Such knowledge is sacred, not debased.

### \* \* \*

- (၄၂) သူယုတ်တို့နှင့် ပေါင်းသင်းခြင်းကို စွန့်လော့။ ပေါင်းဖက်အပ်သော သူတော်ကောင်းသို့ ဆည်းကပ် လော့။ နေ့စဉ်ပတ်လုံး ကောင်းမှုကို ပြုလော့။ သင်္ခါရ တရားတို့၏ မမြဲသောအဖြစ်ကို အမြဲအောက်မေ့လော့။
- (42) Abandon the association with the wicked. Approach the good man who is worthy of association. Do good deeds every day. Ponder always upon the law of impermanence.

ရှင်းချက်။ ။ သူတော်တောင်းကို ပေါင်း၊ သူယုတ်မာ ကို ရှောင်။ ကုသိုလ်တောင်းမှုကို နေ့စဉ်မပြတ် ပြုလုပ်၊ မမြဲသောအဖြစ်ကို ဖော်ပြသော သင်္ခါရတရားကို အမြဲ ဆင်ခြင်သုံးသပ်လော့။

**Explanation:** Go along with the virtuous; shun the wicked. Do good deeds continuously every day. Study always the impermanence of all things.

### \* \* \*

(၄၃) ရေသဖန်းသီးမှည့်တို့သည် နီစွာသာလျှင်က တည်း။ အတွင်း၌ကား ပိုးအတိပြည့်ကုန်သည်ဖြစ်သကဲ့ သို့ ထို့အတူ သူယုတ်တို့၏ နှလုံးတို့သည် ဖြစ်ကုန်၏။

(43) The ripe fig is red on the outside, but full of worms in the inside. In the same way the hearts of the wicked are full of evil thoughts.

ရှင်းချက်။ ။ သူယုတ်တို့သည် အပြင်ပန်းမှ လှသည်၊ အတွင်းစိတ်မှာ ဆိုးညစ်သည်။ သူယုတ်တို့သည် သူ တော်ကောင်းယောင် ဆောင်တတ်သည်။ အပြော ကောင်းသည်နှင့်အမျှ စိတ်ထား ဆိုးယုတ်သည်။ **Explanation:** The wicked are apt to pose as the virtuous. They are very tricky. Their words are sweet, but their hearts are evil.

\* \* \*

(၄၄) ပိန္ရဲသီးတို့သည်ကား အပ၌ ဆူးသာ ထင်ကုန်၏။ အတွင်း၌ကား အမြိန့်အရသာတို့နှင့် ပြည့်စုံကုန်သည် ဖြစ်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူ သူတော်ကောင်းတို့သည်လည်း ဖြစ်ကုန်၏။

(44) Jack fruits have thorns on the outside, but inside is sweet, juicy meat, so also the good men are of good heart.

ရှင်းချက်။ ။ သူတော်ကောင်းတို့သည် ရိုးသားကြ၏။ သူတို့သည် သူယုတ်တို့ကဲ့သို့ အပေါ် ယံကောင်းဟန် ပြခြင်းမပြုပေ။ စိတ်ရင်း ကောင်းကြပေသည်။

**Explanation:** The virtuous persons are honest. They are not like the wicked who put up appearances; they have good hearts.

(၄၅) လောက၌ စန္ဒကူးပင်သည် ခြောက်သွေ့သော် လည်း အနံ့ကို မစွန့်။ ဆင်ပြောင်သည် စစ်မြေပြင်သို့ ရောက်သော်လည်း လူတို့၏ မျက်မှောက်၌ တင့်တယ် ခြင်းကို မစွန့်။ ကြံသည် ယန္တရားစက်၏ အဝသို့ရောက် သော်လည်း ချိုသောအရသာကို မစွန့်။ ပညာရှိသူတော် ကောင်းသည် ဆင်းရဲခြင်းသို့ ရောက်သော်လည်း သူ တော်ကောင်းတရားကို မစွန့်သာလျှင်ကတည်း။

(45) In this world, the sandalwood, though dry, does not abandon its scent. The royal elephant, though on the battle- field, does not forsake its gracefulness in the eyes of people. The sugarcane, though under the pressing machine, does not leave out its sweet taste. The virtuous person, though poor, does not abandon the habit of right eousness.

ရှင်းချက်။ ။ အချို့သောအရာတို့၌ ပင်ကိုအရည် အသွေး ရှိသည်။ ထိုအရည်အသွေးတို့သည် ကောင်း သော အရည်အသွေးများ ဖြစ်လျှင် သက်ဆိုင်ရာအရာ သို့မဟုတ် ပုဂ္ဂိုလ်သည် ထူးခြား၏။ သူတော်ကောင်း၏ အရည်အသွေးမှာ ပစ္စည်းဥစ္စာ မပြည့်စုံငြားလည်း မတရားမှုကို ဘယ်တော့မျှမလုပ်ဘဲ လမ်းမှန်ကိုသာ လျှောက်သည်။ Explanation: Some things have intrinsic qualities, and if they are good qualities the things or persons who possess them are regarded as distinct. The virtuous person, though lacking wealth, never resorts to ill deeds, and walks along the right path.

\* \* \*

(၄၆) ခြင်္သေ့သည် မွတ်သိပ်သော်လည်း သစ်ရွက်စသည် တို့ကို မစား။ ခြင်္သေ့မည်သည်ကား ကြုံလှီသော်လည်း ဆင်သားကို မစား။

(46) The lion, though hungry, does not eat leaves. Though lean, the lion does not eat elephant's flesh.

ရှင်းချက်။ ။ ခြင်္သေ့သည် ဆာသော်လည်း သစ်ရွက် ကိုမစားပေ။ အစာမစားရ၍ ပိန်နေသော်လည်း ဆင် သားကို မစားပေ။

**Explanation:** Lion does not eat leaves though starving: It may be lean from starvation, but it does not eat elephant flesh.

(၄၇) မြတ်သောအမျိုး၌ ဖြစ်ထသော အမျိုးအနွယ်ကို စောင့်ထသော အမျိုးကောင်းသားသည် မိမိသည် ဆင်း ရဲခြင်းကို ရောက်သော်လည်း ယုတ်သောအမှုကို မပြု ရာ။

(47) The man of noble lineage, preserving the dignity of his birth, though in poverty, does not commit any base act.

ရှင်းချက်။ ။ အမျိုးကောင်းသားသည် မိမိ၏ အမျိုး ဂုဏ်ကို စောင့်ရှောက်သည့်အလျောက် ဆိုးမိုက်ယုတ်ညံ့ သောအမှုကို ဘယ်သောအခါမျှ မပြုပေ။

**Explanation:** Man of noble birth does not do any mean deed in order to keep up the dignity of his lineage.

\* \* \*

(၄၈) လောက၌ စန္ဒကူးသည် ချမ်းမြေ့စွာ၏။ ထိုစန္ဒ ကူး ချမ်းမြေ့သည်ထက် လသည်သာလျှင် ချမ်းမြေ့၏။ စန္ဒကူးနှင့် လတို့ ချမ်းမြေ့သည်ထက် ကောင်းစွာဆိုအပ် သော သူတော်ကောင်းတို့၏စကားသည် ချမ်းမြေ့စွာ၏။ (48) In this world, sandalwood gives off pleas-

(48) In this world, sandalwood gives off pleasant smell. The moon is more pleasant than sandalwood. Much more pleasant is the word of the virtuous person.

ရှင်းချက်။ ။ စန္ဒကူးနံ့နှင့် လအရောင်တို့သည် အသီး သီး ချမ်းမြေ့ဖွယ် ဖြစ်၏။ သူတော်ကောင်းစကားသည် ယင်းတို့ထက် ပို၍ ချမ်းမြေ့ပေသည်။ သူတော်ကောင်း အဆိုအမိန့်တို့သည် ပူလောင်ခြင်းတို့ကို သက်သာ ပြေ ပျောက်၍ ချမ်းသာခြင်းကို ရစေသည်။

**Explanation:** The scent of the sandalwood and the light of the moon are respectively pleasant. The speech of the virtuous is much more pleasant. It reduces stressful suffering and renders happiness.

\* \* \*

(၄၉) ရောင်ခြည်တစ်ထောင်ဆောင်သော နေမင်းသည် အနောက်မျက်နှာ၌ တက်ရာ၏။ မြင်းမိုရ်တောင်မင်း သည် ညွှတ်ရာ၏။ အကယ်မလွဲ ငရဲမီးသည် ချမ်းမြေ့ ရာ၏။ တောင်ထိပ်၌လည်း ကြာသည် ပွင့်ရာ၏။ သူ တော်ကောင်းတို့၏စကားသည် တရံတဆစ်မျှ မဖောက် ပြန်ရာ။ (49) Should the sun rise in the west; *Meru*, the monarch of mountains, bend; the hell-fire grow cold and pleasant; the lily bloom on mountaintop, yet the word of the virtuous will remain unaltered.

ရှင်းချက်။ ။ ဖြစ်ရိုးဖြစ်စဉ်အပေါင်းတို့ ဖောက်ပြန်ကြ စေကာမူ သူတော်ကောင်း၏စကားသည် မဖောက်မပြန် အမြဲတည်နေမည်သာ ဖြစ်၏။

**Explanation:** Natural phenomena may change, but the word of the virtuous will remain unchanged. It will be good for all time.

\* \* \*

(၅၀) သစ်ပင်၏ အရိပ်သည်လျှင် ချမ်းသာ၏။ ထို သစ်ပင်အရိပ်၏ ချမ်းသာသည်ထက် ဆွေမျိုးမိဘ၏ အရိပ်သည် ချမ်းသာ၏။ ထိုဆွေမျိုးမိဘအရိပ် ချမ်းသာ သည်ထက် ဆရာသမား၏ အရိပ်သည် ချမ်းသာ၏။ ထိုဆရာသမားတို့၏ အရိပ်ချမ်းသာသည်ထက် မင်း၏ အရိပ်သည် ချမ်းသာ၏။ ထိုမင်း၏အရိပ် ချမ်းသာသည် ထက် မြတ်စွာဘုရား၏အရိပ်ဟု ဆိုအပ်သောတရား သည် များစွာသောအပြားအားဖြင့် ချမ်းသာ၏။ (50) The shade of a tree is pleasant; more pleasant is the shade of relatives and parents; more pleasant is the shade of the teacher; more pleasant is the shade of the king; much more pleasant, in many ways, is the **Dhamma** which can be called the shade of **Buddha**.

ရှင်းချက်။ ။ ချမ်းသာခြင်းရနိုင်သော အရိပ်အာဝါသ အသီးသီးတို့တွင် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ တရားဓမ္မတည်းဟူ သောအရိပ်သည် ချမ်းသာခြင်းအရနိုင်ဆုံး ဖြစ်ပေသည်။ အရိပ်အသီးသီးတို့နှင့် ပတ်သက်၍ ဆိုစရာရှိသည်။ ဆွေ မျိုးသားချင်းများ၊ ဆရာသမားများနှင့် မင်းတို့၏အရိပ် များသည် ပုဂ္ဂိုလ်၏ စေတနာကိုလိုက်၍ သာ ချမ်းသာ ခြင်းကို ပေးနိုင်သည်။ စေတနာမကောင်းသော ဆွေမျိုး များ၊ ဆရာ မပီသသော ဆရာသမားများ၊ မင်းဆိုးမင်း ညစ်များ၏အရိပ်တို့သည် ချမ်းသာမှုကို မပေးကြချေ။ မိဘ၏ မေတ္တာနှင့် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ မဟာကရုဏာတော် ဖြင့် ဟောကြားအပ်သော တရားတော်တို့၏ အရိပ်တို့ မှာကား အရိပ်ခိုသူတို့အား ချမ်းသာခြင်းကို ပေးပေ

Explanation: Of the various shades and shelters that of the Dhamma, Buddha's word, is the most

pleasant. Something has to be said of the respective shades. Those of relatives, teacher, and king may give comfort in accordance with the nature of the individual concerned. The shades and shelters that the uncheritable relatives, teachers, and kings offer cannot possibly be pleasant. Only the love of parents, and the **Dhamma** which **Buddhas** taught in **His** great compassion can make for the shelter-seeker's happiness.

\* \* \*

(၅၁) ပိတုန်းတို့သည် ပန်းကို အလိုရှိကုန်၏။ သူတော် ကောင်းတို့သည် ဂုဏ်ကျေးဇူးကို အလိုရှိကုန်၏။ ယင်း တို့သည် အပုပ်ကို အလိုရှိကုန်၏။ သူယုတ်တို့သည် အမျက်ကို အလိုရှိကုန်၏။

(51) Bees hanker after the juice of flowers. The virtuous wish for virtue. Flies crave for the putrid. The wicked wish to indulge in anger.

ရှင်းချက်။ ။ မြတ်သောသူတို့သည် ကောင်းမွန်မြင့် မြတ်သောအရာကိုသာ အလိုရှိကုန်၏။ ယုတ်ညံ့သူတို့ သည် ဒေါသတည်းဟူသော ယုတ်ညံ့သော စိတ် စေတသိက်၌သာ မွေ့လျော်၏။ **Explanation:** Noble persons wish for what is virtuous. The wicked and the lowly enjoy anger, the evil state of mind.

\* \* \*

- (၅၂) အမိယုတ်သောသူကား မကောင်းသောစကား ရှိသည်ဖြစ်၏။ အဘယုတ်သောသူကား မကောင်းသော အမူအကျင့် ရှိသည်ဖြစ်၏။ မိဘနှစ်ပါး စုံယုတ်မူကား မကောင်းသောစကား ရှိသည်လည်းဖြစ်၏။ မကောင်း သော အမူအကျင့်ရှိသည်လည်း ဖြစ်၏။
- (52) The son of a wicked mother speaks foul language. The son of a wicked father behaves badly. The son of parents who are wicked speaks and acts badly.

ရှင်းချက်။ ။ "လူမိုက်သား ရမ်းကား၊ လူလိမ္မာသား ယဉ်ပါး" ဆိုသောစကား ရှိသည်။ သားသမီးတို့သည် ဘဝအစ၌ မိဘတို့ထံမှ အရာရာတွင် သင်ယူကြသည်။ မိဘမိုက်တို့၏ သားသမီးများသည် လိမ္မာခဲလှသည်။

**Explanation:** There is a saying to the effect that the son of a wicked man is rude, whereas the son

of a wise man is polite. At the beginning of life, children learn everything from their parents. Wicked parents' children are seldom wise.

\* \* \*

(၅၃) အမိမြတ်သောသူအား ကောင်းသောစကား ရှိ၏။ အဘမြတ်သောသူအား ကောင်းသောအမူအကျင့် ရှိ၏။ မိဘနှစ်ပါး စုံမြတ်မူကား ကောင်းသောစကား လည်း ရှိ၏။ ကောင်းသောအမူအကျင့်လည်း ရှိ၏။

(53) The son of a virtuous mother speaks politely. The son of a virtuous father has good conduct. The son of parents who are virtuous speaks politely and behaves well.

ရှင်းချက်။ ။ မိဘရိုးရာကို သားသမီးတို့ လိုက်ကြသည်။ ဆိုးဝါးသော မိဘတို့၏ သားသမီးတို့သည် အပြောအဆို အပြုအမူ ယုတ်ကြသည်။ မိကောင်းဘခင်သားသမီးတို့ ၏ အမူအကျင့် အပြောအဆိုတို့သည် ကောင်းကြပေ သည်။

**Explanation:** Children follow their parents' tradition. Those of bad parents have wicked charac-

ter, and those of virtuous parents are well-behaved.

- (၅၄) စစ်မြေပြင်အရပ်၌ ရဲရင့်သောသူကို အလိုရှိကုန် ၏။ ခိုက်ရန်ဖြစ်သောအခါတွင် စကား၌ လိမ္မာသူကို အလိုရှိကုန်၏။ ထမင်း အဖျော်စားသောက်သောအခါ၌ ချစ်သောသူကို အလိုရှိကုန်၏။ အနက်သဒ္ဒါခက်ခဲစွာ သော အရေးအရာအမှုကိစ္စရှိသော ကာလတို့၌ ပညာရှိ သောသူကို အလိုရှိကုန်၏။
  - (54) At the battle-field brave men are needed. In a dispute, a man who can talk well is required. In a feast, the loved one should be present. When there is difficulty in comprehension of a text, a man of learning is needed.

ရှင်းချက်။ ။ အရာရာတွင် သက်ဆိုင်သော စွမ်း ဆောင်နိုင်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို လိုအပ်၏။ ယင်းသို့သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့ မရှိလျှင် မဖြစ်သင့်ရာတို့ ဖြစ်နိုင်သည်။

**Explanation:** In various activities, persons who can give help and guidance are required to be present. If they are absent, undesirable incidents can occur.

- (၅၅) ခွေးတစ်ကောင်သည် ခွေးတစ်ကောင်ကို မြင်၍ ချုပ်ချယ်လျက် ညှဉ်းဆဲအံ့သောငှာ သွားကိုပြ၏။ သူ ယုတ်သည် သူတော်ကောင်းကို မြင်လျှင် ချုပ်ချယ်လျက် ညှဉ်းဆဲခြင်းအမှုကို ပြုခြင်းငှာ အလိုရှိ၏။
- (55) A dog, if it sees another dog, shows its teeth growling with the intention of doing harm. The wicked, when he sees the virtuous, wants to harm the virtuous.

ရှင်းချက်။ ။ ခွေးသည် အခြားခွေးကို ကိုက်ဖို့ ကြိုးစားသလို လူယုတ်မာက သူတော်ကောင်းကို ပြစ်မှား သည်။ မကောင်းမှုက ကောင်းမှုကို အတိုက်အခံပြသည်။

**Explanation:** A dog tries to bite another dog. So also the wicked one tries to harm the virtuous. Evil deed opposes good deed.

(၅၆) လျင်စွာအမှုကိစ္စဟူသမျှကို မိမိလည်း မပြုသင့်။ သူတစ်ပါးကိုလည်း မပြုစေလင့်။ အဆောတလျင်ပြုမှု ကား ပညာနည်းသူသည် နောက်မှ ပူပန်ရတတ်သည်။ (56) You should not do things hurriedly, nor should you make others do so. The person who does things in a hurry may have to repent later.

ရှင်းချက်။ ။ အရာရာကို စဉ်းစားဆင်ခြင်ပြီးမှ လုပ် သင့်သည်။ ဆေင်ခြင်ဘဲ စိတ်လိုက်မာန်ပါ မလုပ်သင့်။ မိမိလည်း မလုပ်သင့်။ သူတစ်ပါးကိုလည်း မခိုင်းသင့်။ သို့မဟုတ်လျှင် နောင်အခါတွင် ဒုက္ခတွေ့၍ နောင်တ ဖြစ်ချေမည်။

Explanation: You should do things after due consideration. You should not do anything impulsively, nor should you make others do hastily. Or you may suffer later and may have to repent.

- (၅၇) လောက၌ အမျက်ကို ဖျောက်နိုင်မူကား တစ်ရံ တစ်ဆစ်မျှ မစိုးရိမ်ရ။ သူ့ကျေးဇူးကို ဆိုတတ်သောသူ ကို ဘုရားစသော သူတော်ကောင်းတို့သည် ချီးမွမ်းကုန် ၏။ ခပ်သိမ်းကုန်သောသူတို့၏ ကြမ်းကြုတ်သောစကား ကို သည်းခံလော့။ ဤသို့သော သည်းခံခြင်းကို မြတ်၏ ဟူ၍ သူတော်ကောင်းတို့သည် ဆိုကုန်၏။
  - (57) In this world, the person who can curb his anger does not have to worry even a little. The

person who is grateful to other is praised by all virtuous people beginning from **Buddha**. Tolerate the rude words of vicious persons. Such tolerance is regarded as noble by the virtuous.

ရှင်းချက်။ ။ အမျက်ဒေါသသည် ချိုးနှိမ်မနိုင်လောက် အောင် ကြမ်းတမ်း၏။ အမျက်ကို ထိန်းနိုင်သူမှာ စိုးရိမ် ကြောင့်ကြခြင်း မရှိပေ။ ကျေးဇူးတရားသိသူကို ဘုရား အစရှိသော သူတော်ကောင်းများ ချီးမွမ်းကြသည်။ ကြမ်း တမ်းသောစကားကို သည်းခံသူကို သူတော်ကောင်းတို့ က မြတ်သည်ဟု ဆိုကြသည်။

**Explanation:** Anger is so savage that it is difficult to curb. The person who can curb his anger does not have to worry. The one who knows gratitude is called noble by virtuous people.

\* \* \*

(၅၈) လောက၌ မစင်အတိပြည့်သော ကျဉ်းမြောင်း သောအရပ်၌ နေရခြင်းသည် ဆင်းရဲ၏။ ထိုထက် မချစ် မနှစ်သက်လိုသော ရန်သူ့ထံ၌ နေရခြင်းသည် ဆင်းရဲ ၏။ ထိုထက်လည်း သူ့ကျေးဇူးကို မသိတတ်သောသူနှင့် နေရခြင်းသည် ဆင်းရဲ၏။ (58) In this world, living in a narrow place full of faeces is misery. More miserable is staying with a hated enemy. Even more miserable is to be with an ungrateful person.

ရှင်းချက်။ ။ ကျေးဇူးမသိတတ်သောသူသည် ရွံမုန်း စရာအကောင်းဆုံး ဖြစ်သည်။ ကျေးဇူးကန်းသူသည် ယုတ်မာ၏။ မည်သည့်အကုသိုလ်မျိုးကိုပင် လုပ်ရန်မခဲ ခက်ချေ။ ကျေးဇူးရှင်ကို သတ်ရန် မနှောင့်နှေးချေ။

Explanation: An ungrateful wretch is the most loathesome one. Such a person is wicked and mean. He does not find it difficult to commit any kind of sin. He does not hesitate to murder his benefactor.

\* \* \*

(၅၉) ဆုံးမသင့်သောအရာ၌ ဆုံးမရာ၏။ မပြတ်ဆုံးမ ရာ၏။ ယုတ်မာသော အကျင့်မှလည်း တားမြစ်ရာ၏။ ထိုစကား သင့်စွ။ ထိုဆုံးမတတ်သောသူကို သူတော် ကောင်းတို့သည် ချစ်ခင်အပ်သည် ဖြစ်၏။ သူတော် မဟုတ်သူယုတ်တို့သည် မချစ်ခင်အပ်သည် ဖြစ်၏။ (59) Admonish continuously where admonition is due. Check the wicked action. That is proper advice. The person who does these acts is loved by the virtuous and hated by the wicked.

ရှင်းချက်။ ။ ဆုံးမစရာရှိလျှင် အမြဲပင် ဆုံးမပါ။ ယုတ်မာသော အမူအကျင့်တို့ကို တားမြစ်ပါ။ ယင်း သည် သင့်လျော်သောစကား ဖြစ်၏။ ဆုံးမတတ်သူကို သူတော်ကောင်းတို့က ချစ်ခင်သည်နှင့်အမျှ သူယုတ်တို့ က မုန်းတီးကြသည်။

Explanation: Admonish where admonition is called for. Deter wicked action. That is what it should be. The person who can give such guidance to others is loved by the good people and hated by the bad.

\* \* \*

(၆၀) ကိုယ့်ထက် မြတ်သောသူကို ကိုယ့်ကို နှိမ့်ချသဖြင့် အောင်ရာ၏။ ရဲရင့်သောသူကို သင်းခွဲသဖြင့် အောင်ရာ ၏။ ကိုယ့်အောက်နှိမ့်သောသူကို တစိုးတစ် ပေးခြင်းဖြင့် အောင်ရာ၏။ ကိုယ်နှင့်တူသောသူကို လုံ့လပြုခြင်းဖြင့် အောင်ရာ၏။ (60) One can win a person of higher status by humility; a brave man by causing dissemsion; a person of lower status by giving small favours; one's compeer by working hard.

ရှင်းချက်။ ။ မိမိထက် အဆင့်မြင့်သူ၊ အဆင့်နိမ့်သူ၊ တန်းတူသူနှင့် မိမိထက် ပို၍ ရဲရင့်သူတို့ကို နည်းအမျိုး မျိုးဖြင့် အောင်ရပေသည်။ နည်းအမျိုးမျိုးသုံး၍ မိမိက အနိုင်ယူနိုင်မှသာ မိမိအတွက် အကျိုးရှိမည်။

Explanation: The one superior to him, the one inferior, the one of equal status, and the brave one: all these persons can be overcome by various ways of approach. Thus you will be the winner and get the benefit.

# \* \* \*

- (၆၁) လောက၌ အဆိပ်ကို အဆိပ်ဟူ၍ မဆိုကုန်။ သံဃာ၏ ဥစ္စာကို အဆိပ်ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။ အဆိပ်သည် တစ်ကြိမ်သာလျှင် သတ်တတ်၏။ သံဃာ၏ဥစ္စာသည် ကား အကြိမ်ကြိမ် အဖန်ဖန် သတ်တတ်၏။
- (61) In this world, poison is really not poison. The real poison is the wealth belonging to a monk.

Ordinary poison kills a person only once. The poison which is the monk's wealth, kills him over and over again.

ရှင်းချက်။ ။ သာမန်အဆိပ်သည် လူကို တစ်ကြိမ် တစ်ခါသာ သေစေနိုင်သည်။ ရဟန်း၏ ပစ္စည်းဥစ္စာ ဟူသောအဆိပ်သည် (သံသရာ၌) အကြိမ်ကြိမ် သေစေ ၏။

**Explanation:** Ordinary poison kills many only once. The poison which is a monk's possessions kills him many times (in the course of the cycle of existances).

# \* \* \*

- (၆၂) လျင်မြန်ခြင်းဖြင့် မြင်းကောင်း ကျေးဇူးကို သိကုန် ၏။ လေးလံသောဝန်ကို ရွက်ဆောင်သဖြင့် နွားကျေးဇူး ကို သိကုန်၏။ နို့ညှစ်ခြင်းဖြင့် နို့ထွက်နွားမ၏ ကျေးဇူး ကို သိကုန်၏။ ကြံစည်လျှို့ဝှက်ရာ၌ ပြောဆိုနိုင်ခြင်းဖြင့် ပညာရှိကျေးဇူးကို သိကုန်၏။
- (62) The worth of a good horse can be determined by its speed. The usefulness of an ox can be seen from its capacity to carry heavy burdens.

The value of a milch cow can be assessed by its milk-giving. A wise man's intellect can be guaged from his ability to explain intricate thoughts.

ရှင်းချက်။ ။ အရာရာမှာဖြစ်စေ၊ ပုဂ္ဂိုလ်ံအသီးသီးမှာ ဖြစ်စေ တန်ဖိုးရှိကြ၏။ ယင်းတန်ဖိုးကို စွမ်းရည်ဖြင့် ချင့်ချိန်၍ သတ်မှတ်နိုင်သည်။ တန်ဖိုးဖြတ်ရာ၌ သက် ဆိုင်ရာ၏ ထူးခြားသော စွမ်းရည်ကို ကြည့်၍ ဖြတ်သင့် သည်။

Explanation: The worth of anything or any person can be determined by its capacity or his ability. Evaluation should be made by scanning the special quality concerned.

### \* \* \*

(၆၃) သူတော်ကောင်းတို့၏ဥစ္စာသည် အနည်းငယ် သော်လည်း တွင်းဝ၌ ရေကဲ့သို့ သူတစ်ပါးတို့ မှီခိုရာ၏။ သူတော်ကောင်း မဟုတ်သော သူတို့၏ ဥစ္စာသည်များ သော်လည်း သမုဒ္ဒရာ၌ ရေကဲ့သို့ သောက်ဈိုးရာမှီရာ မရ။

(63) The wealth of the virtuous, though meager. can be depended upon by many, like the water

from the well. The wealth of the vicious, though much, can benefit none, like the water in the ocean.

ရှင်းချက်။ ။ သူတော်ကောင်းတို့ သည် စေတနာ ထက်သန်သည့်အလျောက် သူတစ်ပါးတို့အား ပေးကမ်း စွန့်ကြဲကြသည်။ လူအများက သူတို့၏ ဒါနအကျိုးကို ခံစားကြရ၏။ သူတော်ကောင်း မဟုတ်သူတို့သည် တစ် ကိုယ်ကောင်းသဘောရှိသောကြောင့် သူတို့မှာ ပစ္စည်း ဉစ္စာများသော်လည်း တွန့်တို၏။ ထို့ကြောင့် သမုဒ္ဒရာမှ ရေကို မည်သူမျှ သောက်သုံး၍ မရသကဲ့သို့ မည်သူမျှ အကျိုးမခံစားကြရချေ။

Explanation: The virtuous are cheritable, so they give away what little they have. The non-virtuous persons are selfish, so they are reluctant to give away anything although they have much, just like the water in the ocean which cannot enjoyed by anyone.

\* \* \*

(၆၄) ရေကို မြစ်တို့သည် မသောက်ကုန်။ သစ်ပင်တို့ သည် အသီးကို မစားကုန်။ မိုးသည် အချို့သောအရပ် တို့၌ မရွာကုန်။ သူတော်ကောင်းတို့၏ ဉစ္စာသည်လည်း သူတစ်ပါးတို့ အကျိုးမှာသာတည်း။

(64) Rivers do not drink water. Trees do no eat fruit. Rain does not fall in some places. The wealth of the virtuous is for the good of all others.

ရှင်းချက်။ ။ မြစ်က ရေကို မသောက်၊ သစ်ပင်က သစ်သီးကို မစား။ မိုးက အချို့နေရာများမှာ မရွာ။ ထို နည်းအတူ သူတော်ကောင်းတို့သည် သူတို့၏ပစ္စည်း ဥစ္စာများကို သူတို့ချည်းမသုံးဘဲ အများအကျိုးအတွက် လူစျတန်းပေးကမ်းသည်။

Explanation: Just as rivers do not drink their water, trees do not eat their fruit, rain does not fall in all places, so also the virtuous do not enjoy their wealth all by themselves. They give it in charity for the benefit of others.

\* \* \*

(၆၅) မတောင့်တအပ်သည်ကို မတောင့်တရာ။ မကြံ အပ်သည်ကို မကြံရာ။ တရားသဘောနှင့် ကောင်းစွာ ယှဉ်သူတို့သာ ကောင်းစွာ ကြံရာ၏။ အချည်းနှီးသော ကာလကို အလိုမရှိရာ။ (65) Do not crave for what should not be desired. Do not ponder upon what should not be considered. Think upon what is consistent with the Law. Do not waste your time.

ရှင်းချက်။ ။ မရနိုင်တာကို တောင့်တလျှင် စိတ် ဆင်းရဲခြင်းသာ အဖတ်တင်မည်။ မကြံစည်အပ်တာကို ကြံစည်လျှင် ဦးနှောက်ခြောက်ရုံသာ ရှိမည်။ တရားဓမ္မ နှင့် ဆက်စပ်သော အတွေးမျိုးကိုသာ တွေးပါ။ အချိန် မဖြုန်းပါနှင့်။ အချိန်သည် အဖိုးတန်သည်။

**Explanation:** Do not long for things that cannot be obtained. Do not contemplate what cannot be thought up, thus making your brain "run dry". Do not waste your time. Time is precious.

\* \* \*

- (၆၆) မကြံဘဲနှင့်လည်း ဖြစ်တတ်၏။ ကြံသော်လည်း ပျက်တတ်၏။ ထိုစကားသည် သင့်စွ။ မိန်းမအား လည်း ကောင်း၊ ယောက်ျားအားလည်းကောင်း၊ စည်းစိမ်တို့ သည် ကြံတိုင်းလည်း မပြီးကုန်။
- (66) Things happen though not planned. Though planned, things go away. That is the truth. Men

or women do not succeed in obtaining wealth every time they try.

ရှင်းချက်။ ။ မကြံစည် မကြိုးစားပါဘဲလျက် ဖြစ်ချင် ရာ ဖြစ်လာတတ်သည်။ ကြံစည်ကြိုးစားသော်လည်း မဖြစ်ချင်လျှင် မဖြစ်။ ကိုးရိုးကားရား ဖြစ်သွားတတ် သည်။ လောကမှာ ယင်းသည် ဓမ္မတာ ဖြစ်၏။

Explanation: Though not planned and tried, things happen by themselves. Plans made and tried do not produce the desired results. Things are apt to go away. That is natural in this world.

\* \* \*

- (၆၇) အကြင်သူသည် သူတော်မဟုတ်သောသူအား ချစ် အပ်သည် ဖြစ်၏။ သူတော်တောင်းကို ချစ်ခြင်းကို မပြု။ မသူတော်တို့၏ တရားကိုသာလျှင် နှစ်သက်၏။ ထိုသူ၏ ထိုအမူအကျင့်သည် ပျက်စီးအပ်သည်၏ အကြောင်းတည်း။
- (67) The person loves the person who is not virtuous and does not love the virtuous person, and is pleased with the teachings of the vicious people. That person's action is the cause of his ruin.

ရှင်းချက်။ ။ မသူတော်နှင့် ပေါင်းဖက်ပြီး မသူတော်တို့ စကားကိုသာ နှစ်သက်လိုက်နာသူသည် ပျက်စီးမည်သာ ဖြစ်သည်။

**Explanation:** The person who associates with the wicked and listens to the words of the vicious, will go to ruin.

သူဓတာ်ကောင်းတို့ကို ဆိုရာ၊ အစန်းသည် ပြီးပြီ။ The chapter on ''The Good Man'' ends. အစန်း (၃)

ႀတစ္ေနကဏ္ဏ

သူမိုက်သူယုတ်တို့ကို ဆိုသောအစန်း

# Chapter (3)

# On "The Bad Man"

(၆၈) သူယုတ်ကို အလွန်ချစ်အပ်သည်ကို မပြုအပ်။ ဦးခေါင်းဖြင့် ရွက်ဆောင်အပ်သော်လည်း မပြည့်သော ရေရှိသောအိုးကဲ့သို့ အုတ်အုပ်ကျက်ကျက်ကိုပြုတတ်၏။

(68) Do not be so loving to the wicked person. The pot, carried on one's head, not being full of water, is unstable on the head.

ရှင်းချက်။ ။ မပြည့်သောအိုး ဘောင်ဘင်ခတ်ဆိုသလို မတည်ငြိမ်သော လူယုတ်မာကို မေတ္တာများစွာ မထား သင့်ပေ။ လူယုတ်မာသည် သမာဓိမရှိသောကြောင့် မိမိအပေါ် တွင် သစ္စာမရှိဘဲ သူ့အလိုမကျလျှင် ရန်ပြု တတ်သည်။

**Explanation:** "The not-full water pot makes a rocking sound", goes a saying. One should not give his love and kindness to a wicked person. The vicious one is not serene and steady; he may betray and do harm if he is not satisfied.

\* \* \*

(၆၉) မြွေသည် အမျက်လွန်၏။ သူယုတ်သည်လည်း အမျက်လွန်၏။ မြွေထက် သူယုတ်သည်ကား အမျက် လွန်၏။ ထိုမြွေကိုကား မန္တယားဆေးဝါးတို့ဖြင့် ငြိမ်းစေ နိုင်၏။ သူယုတ်ကိုကား အဘယ်မည်သောဆေးဖြင့် ငြိမ်းစေနိုင်အံ့နည်း။

(69) The snake has an excess of anger. So does the wicked person; even more furious than the snake. The snake can be subdued by charm and drug. How can one subdue the wicked? Which drug could do it?

ရှင်းချက်။ ။ သူယုတ်သည် မြွေထက် ပို၍ ဒေါသ ပြင်းထန်၏။ မြွေကို ဆေးဝါးမန္တာန်တို့ဖြင့် နှိပ်ကွပ်နိုင် သည်။ သူယုတ်ကို မည်သည့်ဆေးဝါးဖြင့်မျှ နှိပ်ကွပ်နိုင် မည် မဟုတ်ချေ။ သူယုတ်သည် အမြဲပင် အန္တရာယ် ပြုနိုင်သည်။

**Explanation:** The wicked is more harmful than the snake. The snake can be subdued by drug and charm, but no drug can subdue the wicked who can always do harm.

\* \* \*

(၇၀) အကြင်လူမိုက်သည် မိမိမိုက်သောအဖြစ်ကို သိ ၏။ ထိုသို့ သိခြင်းကြောင့် ထိုသို့ မိုက်သောသူဖြစ်လျက် လည်း ပညာရှိမည်၏။ အကြင်လူမိုက်သည်ကား မိုက် လျက်လျှင် မိမိကိုယ်ကို ပညာရှိဟု ထင်၏။ ထိုသူမိုက် သည်သာလျှင် စင်စစ်သူမိုက်ဟူ၍ ဆိုအပ်၏။

(70) The foolish person who knows his foolishness is said to be a wise person. However, the foolish person who thinks himself as a wise man inspite of his foolishness, must be said to be a real foolish man.

ရှင်းချက်။ ။ မိုက်သူက မိုက်မှန်းသိလျှင် ပညာရှိဟု ခေါ် ဆိုနိုင်သည်။ အကြောင်းမှာ သူသည် ဆက်၍မမိုက် တော့ဘဲ ပြုပြင်၍ လူလိမ္မာ ဖြစ်နိုင်သည်။ အကယ်၍ လူမိုက်က လူမိုက်ဖြစ်ပါလျက် သူ့ကိုယ်သူ လူလိမ္မာဟု ထင်နေလျှင် သူ၏အမိုက်ရောဂါ မပျောက်ဘဲ လူမိုက် အစစ် ဖြစ်ချေသည်။

**Explanation:** A foolish man who knows his foolishness can be called wise because he will mend his ways and become a wise man. On the other hand, a foolish man who inspite of his foolishness thinks himself a wise man will not reform, and so will remain a real fool.

# \* \* \*

(၇၁) သူမိုက်သည် အကြင်မျှလောက် မိမိပြုသော မကောင်းမှုသည် အကျိုးမပေးသေး။ ထိုမျှလောက် ပျားရည်ကဲ့သို့ အောက်မေ့တတ်၏။ အကြင်အခါ၌ကား မိမိပြုသော မကောင်းမှုသည် အကျိုးပေး၏။ ထိုအခါ၌ ဆင်းရဲခြင်းသို့ ရောက်၏။

(71) The fool thinks that his misdeed, which has yet to produce the results, is as sweet as honey.

When his misdeed gives him due results, only then he will get into trouble.

ရှင်းချက်။ ။ သူမိုက်သည် သူ့မကောင်းမှု အကျိုး မခံစားရသေးခင်မှာ ကောင်းလှပြီ၊ ပျားရည်သို့ ချိုသည် ဟု ထင်၏။ မကောင်းမှု အကျိုးပေးသောအခါမှသာ ဒုက္ခရောက်လေတော့သည်။

**Explanation:** The fool thinks his evil deeds are good as honey when the consequences of his deeds have not yet come to him; but when they come he will become miserable.

### \* \* \*

- (၇၂) သူမိုက်သည် ကိုယ်အားရှိမူ မကောင်း။ အနိုင် အထက် သူ၏ဥစ္စာကိုရအောင် ယူတတ်၏။ ပညာနည်း သော ထိုသူမိုက်သည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်သည်မှ နောက်၌ ငရဲသို့ ရောက်တတ်၏။
- (72) If the fool has physical strength, it is not good. He is likely to rob others of their property. The fool who has little education goes to hell when his body perishes.

ရှင်းချက်။ ။ သူမိုက်သည် သူ့ခန္ဓာကိုယ်အင်အားကို သတစ်ပါးပစ္စည်းကို လုယူရန် အသုံးပြုတတ်သည်။ သူ သေသောအခါ သူ့အင်အား ပျောက်ကွယ်သွားပြီလျှင် နောင်ဘဝတွင် ငရဲကျချေသည်။

**Explanation:** The fool uses his physical strength to plunder others' property. When he dies his strength disappears and in his after-life he falls into hell.

- (၇၃) အိမ်၌ ဖျက်ဆီးတတ်သည်ကား ကြွက်တည်း။ တော၌ ဖျက်ဆီးတတ်သည်ကား မျောက်တည်း။ ငှက်၌ ဖျက်ဆီးတတ်သည့်ထား ကျီးတည်း။ လူ၌ ဖျက်ဆီး တတ်သည်ကား ပုဏ္ဏားတည်း။
- (73) In the house, rat destroys things. In the forest, monkey is destructive. Among birds, the crow is destructive. Among people, the destructive person is the *brahmin*.

ရှင်းချက်။ ။ ရှေးခေတ်က ပုဏ္ဏားသည် များသော အားဖြင့် ဘုရင့်အတိုင်ဖင်ခံ ဖြစ်သည်။ စိတ်ထားယုတ် ညံ့သောပုဏ္ဏားသည် သူတစ်ပါးပျက်စီးခြင်းငှာ ဘုရင့်ထံ တွင် ကုန်းတိုက်တတ်သည်။ ဇာတ်နိပါတ်များတွင် ပုဏ္ဏားသည် လူဆိုးအခန်းမှာ သရုပ်ဆောင်ရသည်။

**Explanation:** In the days of old, the brahmin was usually a king's counsellor. The *brahmin* with an evilmind tried to set his enemy against the king by telling tales. In *jattakas* and tales, the brahmin has to take the role of a villain.

#### \* \* \*

(၇၄) နိုးကြားသောသူအား ညဉ့်သည်ရှည်၏။ ခရီးပန်း သောသူအား တစ်ယူဇနာခရီးသည် ရှည်၏။ သူတော် ကောင်းတရားကို မသိကုန်သောသူမိုက်အား သံသရာ သည် ရှည်၏။

(74) To the wakeful person the night is long. To the tired traveller one league is a long distance. To the fool who does not know the doctrine of the virtuous, the *samsara* (cycle of existences) is a long duration.

ရှင်းချက်။ ။ အတိုင်းအတာကာလတို့သည် ခံယူ သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ စိတ်သဘောထားကို လိုက်၍ ရှည်သည် တိုသည် ဖြစ်၏။ အိပ်မပျော်သူအဖို့ ညသည် ကာလ ရှည်ကြာသည်။ ခရီးပန်းသူအဖို့ ခရီးမကွာဝေးလှ သော်လည်း ကွာဝေးသည်ဟု ထင်သည်။ မသူတော်တို့ အဖို့ သံသရာမှ မလွတ်နိုင် သည့်အလျောက် သံသရာ ရှည်လေသည်။

Explanation: The distance or the duration is long or short in accordance with the attitude of the person concerned. The wakeful one finds the night too long (for he has to spend the night without sleep). To the tired traveller even a short distance seems too long (because he is too weak to walk any longer). The foolish one who has not the attributes of a virtuous person has to roll around the unending samsara.

(၇၅) ယုတ်သော သဘောရှိသောသူသည် သူတစ်ပါး တို့၏ နှမ်းစေ့ခန့်မျှသာရှိသော အနည်းငယ်သော အမြစ် ကိုသာလျှင် မြင်တတ်၏။ အုန်းသီးလောက်ရှိသော မိမိ အပြစ်ကိုကား မမြင်တဏ္ဏ်။

(75) Evil-minded person sees other's fault, however small as a sesamum seed, but does not see his own fault which is as big as a coconut. ရှင်းချက်။ ။ စိတ်ရင်းမကောင်းသူသည် သူတစ်ပါး အပြစ် မည်မျှပင်သေးစေကာမူ မြင်တတ်၏။ သူ့အပြစ် မည်မျှပင်ကြီးပါသော်ငြားလည်း သူ မမြင်တတ်ချေ။ တစ်ကိုယ်ကောင်းသမားတို့၏ သဘာဝပင် ဖြစ်၏။ သူ တစ်ပါးအပြစ်ကလေးကို အကျယ်ချဲ့တတ်သည်။ သူ့ အပြစ်ကို အတိုချုံးတတ်သည်။

Explanation: The person of evil mind sees other's fault however small, and fails to see, or ignores, his own however serious. It is the nature of evilminded persons. Such persons can enlarge other's faults and makes little of their own.

# \* \* \*

(၇၆) ပညာရှိသော သူသည် မိမိ၏အပြစ်ကို သူတို့ကို မသိစေရာ။ သူတစ်ပါး၏ အပြစ်ကိုကား သိအောင်ပြုရာ ၏။ အဘယ်ကဲ့သို့နည်းဟူမူကား လိပ်တို့သည် ခြေလက် ခေါင်းတို့ကို လျှို့ဝှက်ကုန်သကဲ့သို့ မိမိအပြစ်ကို လျှို့ဝှက် ရာ၏။ သူတစ်ပါးတို့ အပြစ်ကိုလည်း မှတ်ရာ၏။

(76) The wise man should not make his fault known to others while he takes notice of other's faults; just as a tortoise hides its limbs. He should learn a lesson from other's faults.

ရှင်းချက်။ ။ လိမ္မာသောသူသည် မိမိ၏ အပြစ်အနာ အဆာတို့ကို သူတစ်ပါးတို့အား မသိစေဘဲ လျှို့ဝှက်ထား သည်။ သူတစ်ပါးတို့ သိလျှင် သူတို့မှာ အကုသိုလ်ဖြစ် နိုင်သည်။ သို့သော် သူတစ်ပါးတို့၏ အပြစ်အနာအဆာ တို့ကို သိအောင်လုပ်၍ သင်္ခန်းစာယူသင့်သည်။ လိပ် သည် ခြေလက်ခေါင်းတို့ကို သိုသိုသိပ်သိပ် ထားသကဲ့သို့ ပင်။

Explanation: The wise man conceals his defects, or others will probably think ill about him, thus getting themselves involved in sin. However, he should try to discover other's faults and take note of them in order to learn a lesson about life.

\* \* \*

(၇၇) လူမိုက်သည် ပညာရှိအား ချီးမွမ်းခြင်းဖြင့် ဒဏ်ကို ပေးသည်မည်၏။ ပညာရှိကို ပညာရှိသည်သာလျှင် ချီးမွမ်းခြင်းသည် ကောင်းစွာ ချီးမွမ်းခြင်းမည်၏။

(77) When a fool praises a wise man, such praise amounts to punishment for the latter. Only when a wise man praises another, it is a genuine praise.

ရှင်းချက်။ ။ သူမိုက်က ပညာရှိကို ချီးမွမ်းခြင်းမှာ ချီးမွမ်းနိုင်စွမ်း မရှိသူက ချီးမွမ်းခြင်းမျှသာဖြစ်သဖြင့် အပြစ် ဆိုခြင်းတစ်မျိုး ဖြစ်ချေသည်။ ပညာရှိကို ပညာရှိက ချီးမွမ်း မှသာ ထိုက်တန်သော ချီးမွမ်းခြင်း ဖြစ်ပေမည်။

Explanation: A fool's praise of a wise man is a sort of punishment, because the fool has no ability to appraise the worth of a wise man. Only if a wise man praises another wise man, is a worthy praise.

\* \* \*

(၇၈) လိုချင်တပ်မက်ခြင်းရှိသောသူကို တန်စိုးလက် ဆောင်ပေးခြင်းဖြင့် ယူရာ၏။ မာနခက်ထန်သော သူကို လက်အုပ်ချီသဖြင့် ယူရာ၏။ သူမိုက်ကိုကား အလိုသို့ လိုက်သဖြင့် ယူရာ၏။ ပညာရှိကို အဟုတ်အမှန်ဆို သဖြင့် ယူရာ၏။

(78) One should win over the greedy person by given him bribes. The arrogant one should be won over by giving him deep respects. The fool should be won over by giving him concessions. The wise man should be won over by telling the truth.

ရှင်းချက်။ ။ လူတို့၏ စရိုက်သဘာဝကို လိုက်၍ ကျင့်သုံးတတ်လျှင် အားလုံးနှင့် သင့်မြတ်ပေမည်။

**Explanation:** All people could be properly treated if one acts according to their respective characteristic attitudes and behaviours.

ဗာလခုရကဏ္ဍ သူမိုက်သူယုတ်တို့ကို ဆိုသောအခန်းသည် ပြီးပါပြီ။ The chapter on " The Bad Man"

ends.

# <u> အခန်း (၄)</u> <u>မိတ္တကဏ္ဍ</u> ခင်ပွန်းကိုဆိုရာ အခန်း <u>Chapter (4)</u> <u>on ''Friendship''</u>

(၇၉) စီးပွားကို ဆောင်သည်ရှိသော် သူတစ်ပါးသည် လည်း အဆွေမည်၏။ စီးပွားကို မဆောင်မူ အဆွေ သည်လည်း သူတစ်ပါးမည်၏။ အနာသည် ကိုယ်၌ဖြစ် လျက် စီးပွားကို မဆောင်လေ။ ဆေးကား တော၌ဖြစ် လျက် စီးပွားကို ဆောင်လေသလျှင်ကတည်း။

(79) The person who offers benefit is to be regarded as one's friend. If a friend does not offer benefit, he is regarded as a stranger. A disease which occurs in the body does not offer benefit. but the medicinal herb in the forest offers a cure.

ရှင်းချက်။ ။ မိမိအကျိုးဆောင်သူသည် မိမိ၏အဆွေ ခင်ပွန်း ဖြစ်သည်။ အကျိုးမဆောင်သူသည် သူစိမ်းမျှ သာဖြစ်သည်။ ရောဂါသည် မိမိ၏ကိုယ်ထဲမှ ပေါ် ပေါက်လာသော်လည်း မိမိကို အကျိုးမပြု။ အန္တရာယ် သာ ဖြစ်စေသည်။ တောမှရသော သစ်ဥသစ်ဖုတို့သည် ဆေးဝါးအဖြစ် အနာကို ကုပေး၍ အကျိုးပေးပေသည်။

**Explanation:** The person who does a good turn to one, becomes one's friend. The friend who does not do anything for one's benefit remains a stranger. Disease arises in one's body and does harm. The medicinal herb obtained from the forest cures the disease, thus giving benefit to him.

# \* \* \*

(၈၀) မျက်ကွယ်၌ ကျေးဇူးကို ချေတတ်သော၊ မျက် မှောက်၌ ချစ်ဖွယ်သော စကားကို ဆိုတတ်သော ထိုသို့ သဘောရှိသော အဆွေခင်ပွန်းကို အဆိပ်အိုး၌ ပျားကို ကြဉ်ရာသကဲ့သို့ ကြဉ်ရာ၏။

(80) A person who speaks ill of one behind one's back, and talks lovingly in one's presence should be avoided as the bee shuns the pot of poison.

ရှင်းချက်။ ။ မိတ်ဆွေတုသည် ရေ့တွင် တစ်မျိုး နောက်ကွယ်တစ်မျိုး ပြောတတ်သည်။ ထိုသူသည် မိတ်ဆွေမဟုတ်။ အတွင်းရန်သူ ဖြစ်သည်။ ရှောင်ကြဉ် အပ်၏။ အဆိပ်အိုးကို ပျားကရောင်သကဲ့သို့ပင်။

Explanation: The fake friend speaks well in one's presence and speaks ill in his absence. Such a person is not a genuine friend. He is an internal enemy. He should be shunned, just as the bee avoids the poison pot.

(၈၁) ဥစ္စာတည်းယုတ်မှုကား အဆွေခင်ပွန်းသည် စွန့် တတ်၏။ သားမယားတို့သည် လည်းကောင်း၊ ညီသား အစ်ကိုတို့သည် လည်းကောင်း စွန့်တတ်ကုန်၏။ ဥစ္စာရှိသောသူတို့ကိုသာလျှင် မှီဝဲကုန်၏။ ထို့ကြောင့် ဥစ္စာသည်သာလျှင် လောက၌ ခင်ပွန်းကြီးတည်း။

(81) If one is deprived of wealth, his friend leaves him, so do his son and wife, so, too, do his brothers. However, they all associate with the one who has wealth. Therefore, only wealth is one's great friend.

ရှင်းချက်။ ။ ရွှေရှိမှ မျိုးတော်ချင်တယ်ဟူသော စကား ရှိသည်။ ဥစ္စာရှိသူကို သားမယား ညီအစ်ကို စသည့် ဆွေမျိုးတို့က ချဉ်းကပ်ကြသည်။ ဥစ္စာမရှိသူကို ရှောင် ကြသည်။ ဥစ္စာသည်သာလျှင် မိမိ၏ ဆွေမျိုးကြီးဖြစ် သည်။

**Explanation:** "People want to claim themselves as one's relatives if one has gold", goes a saying. If one is wealthy all relatives approach him, but when he becomes poor, they leave him.

### \* \* \*

- (၈၂) လောက၌ ကျွန်သူခစားကို စေပါးခိုင်းခန့်မှသာ လျှင် ကောင်းမကောင်း သိရာ၏။ ဆွေမျိုးတို့ကိုလည်း ဘေးရောက်သောအခါ၌ သိရာ၏။ အဆွေခင်ပွန်းကို ဥစ္စာနည်းသောအခါ သိရာ၏။ မယားကိုလည်း စည်းစိမ် ကုန်မှသာလျှင် သိရာ၏။
- (82) In this world, a servant's true worth can be seen when he is assigned a duty; that of a relative when one is in danger; that of a friend when one's wealth wanes; and that of one's wife when one is reduced to poverty.

ရှင်းချတ်။ ။ အစေခံကို ခိုင်းကြည့်မှ အကြောင်းသိနိုင် သည်။ ဆွေမျိုးအကြောင်းကို မိမိအခက်အခဲကြုံမှသိ မည်။ မိတ်ဆွေအကြောင်းကို မိမိမှာ စီးပွားကျမှ သိမည်။ မယားအကြောင်းကို မိမိမွဲသွားမှ သိမည်။ သာမန်အခြေ အနေမှာ ကောင်းသော်လည်း အရေးကြုံမှ နဂိုသဘော ကို သိနိုင်ပေမည်။

Explanation: A sevant's true worth can be seen only when assigned to a duty. When in difficulty one can see if a relative is dependable. When one's income is less, the true nature of a friend can be seen. One can know whether or not one's wife is good when one becomes poor.

\* \* \*

(၈၃) အကြင်သူသည် အစီးအပွား၌ ယှဉ်စေတတ်၏။ ထိုသူသည် အဆွေခင်ပွန်းမည်၏။ အကြင်သူသည် ကျွေးမွေးတတ်သည် ဖြစ်၏။ ထိုသူသည် မိဘမည်၏။ အကြင်သူသည် ချစ်ကျွမ်းဝင်၏။ ထိုသူသည် ခင်ပွန်း မည်၏။ အကြင်သူသည် နှလုံးငြိမ်း၏။ ထိုသို့ ငြိမ်းစေ တတ်သော သူသည် မယားမည်၏။ (83) The person who helps one to prosper, is one's true friend. The persons who look after one are one's parents. The person who has affection for one is her husband. The woman who has a good heart and renders peace to one, is his wife.

ရှင်းချက်။ ။ မိတ်ဆွေကောင်းသည် မိမိအားစီးပွား တက်စေရန် ကူညီသည်။ မိမိအား ကျွေးမွေးစောင့် ရှောက်သူသည် မိမိ၏မိဘများ ဖြစ်၏။ မိမိအား ချစ်ခင် မြတ်နိုးသူသည် မိမိ၏လင်သား ဖြစ်၏။ မိမိအား စိတ်ချမ်းသာမှု ဖြစ်စေသော သဘောရှိသူသည် မိမိ၏ မယားဖြစ်ပေသည်။ မိတ်ဆွေကောင်း မိဘကောင်း လင် ကောင်း မယားကောင်းတို့ အကြောင်းကို ဆိုသည်။

Explanation: A good friend helps one to become prosperous. One's parents are those who look after him. One's husband gives her affection. One's wife makes his life peaceful and happy. This is about good friends, good parents, good husbands and good wives.

\* \* \*

(၈၄) ရန်သူနှင့်လည်း အကျွမ်းမဝင်ရာ။ အဆွေခင်ပွန်း. နှင့်လည်း အကျွမ်းမဝင်ရာ။ အဆွေခင်ပွန်းသည် အမျက်ထွက်လတ်သော် ခပ်သိမ်းသော အပြစ်ကိုထင် ရှားပြသ၏။

(84) Do not get too intimate with enemy nor with friend. Sometimes when a friend gets angry, he is apt to show up all the faults one has.

ရှင်းချက်။ ။ ရောလွန်း ရင်းနှီးခြင်းသည် မကောင်း ပေ။ ရန်သူနှင့် မရောနှင့်။ အထူးဆိုစရာ မရှိပေ။ မိတ် ဆွေနှင့်လည်း မရောလွန်းနှင့်ဟု ဆိုရပေမည်။ ရော လွန်းလျှင် တစ်ခါတစ်ရံ မိမိကို စိတ်ဆိုးသည့်အခါ မိမိ၏ အပြစ်တို့ကို ဖော်တတ်သည်။ ငယ်ကျိုးငယ်နာ ပြော တတ်သည်။

Explanation: Intimacy is not good. One should not get intimate with the enemy. This is out of the question. But we must warn that one should not get too intimate with a friend. That friend when he gets angry will reveal all one's blemishes.

\* \* \*

(၈၅) အကြင်သူသည် ခင်ဝွန်းနှင့် တစ်ကြိမ် အမျက် ထွက်ဖူး၏။ ထိုသူသည် တစ်ဖန်စေ့စပ်ခြင်းဌာ အလိုရှိ ြားအံ့။ ကိုယ်ဝန်သည် အဿထိုရ်မြင်းကို ဖွားအံ့သော မြင်းမကဲ့သို့ သေမင်းနိုင်ငံသို့ ဆောင်၏။

(85) The person who is angry with his friend for once wants to get reconciled. He will come to grief like the mare which gives birth to a stallion.

။ မိတ်ဆွေအဖြစ် ရင်းနှီးသည့်အလျှောက် ရှင်းချက်။ တစ်ယောက်အကြောင်း အကောင်းအဆိုး သိနေကြ သည်။ ထိုသို့ နေရာမှ တစ်ခဲ့ဩရန်ဖြစ်ကြ၏။ ရန်ဖြစ် သောအခါ ဒေါသအလျောက် ငယ်ကျိုးငယ်နာအားလုံး ဖော်ထုတ် ပြောဆိုမိသဖြင့် စိတ်နာသွားကြသည်။ ထို့နောက် တစ်ယောက်က ပြန်လည်ပေါင်းသင်းလို၍ စေ့စပ်စေသည်။ စေ့စပ်၍ ပြန်လည် ပေါင်းသင်းသော် လည်း အသည်းနာခြင်း ရှိနေသည်။ ပြောလိုက်ဆိုလိုက် သည်တို့တို မေ့မပစ်နိုင်ဖြစ်လေရာ နောက်တစ်ကြိမ် ပြန်၍ ရန်ဖြစ်သည်ဆိုလျှင် ယခင်ကထက်ပို၍ ဆိုးချေ မည်။ တုတ်တပြက် ဓားတပြက်ဖြစ်ကာ သေဆုံးသည် အထိ အခြေအနေဆိုးနိုင်သည်။ မြင်းမသည် အဿတိုရ် ဟုခေါ် သော မြင်းလားကြီးကို မွေးရသဖြင့် မွေးပြီး နောက် သေရသကဲ့သို့ ပြန်၍ ပေါင်းဖက်ရာမှ ကွဲရသူတို့

သည် သေရတတ်သည်။ ဤအပိုဒ်ရှိ အဆိုမှာ ထိုသို့ အဖြစ်မျိုးကို ညွှန်းသည်။

Explanation: The two friends being intimate know each other's faults and blemishes. One day they fall out and fight. Being very angry, the two fling words revealing each other's blemishes. So both feel hurt. Then when they are reconciled they still harbour the hurt. When they quarrel again they will probably resort to violence, using sticks and swords, thus causing death, like the mare which has to give birth to a stallion (a large and strong horse), at the cost of her life.

\* \* \*

(၈၆) အကြင်မျှလောက် မိမိ၏အကြံကာလသည် မရောက်သေး။ ထိုရွေ့လောက် ရန်သူကိုလျှင် ပခုံးဖြင့် ရွက်ဆောင်ရာ၏။ မိမိ၏ အကြံကာလသည် ပြည့်စုံခြင်း သို့ ရောက်လေပြီးသော် ထိုရန်သူကိုလျှင် ကျောက်၌ ရွက်ဆောင်သော အိုးကိုခွဲသကဲ့သို့ ဖျက်ရာ၏။

(86) One should carry even one's enemy on one's shoulders before one's plan has produced results.

When the time of success of the plan comes, one should throw the enemy off one's shoulders just as the person carrying a pot on his head dashes it against a rock.

ရှင်းချက်။ ။ အကြံမအောင်မြင်သေးသည့် ကာလမှာ ရန်သူပင် ဖြစ်လင့်ကစား မိမိ၏ပခုံးပေါ် တွင် တင်၍ သယ်ဆောင်သွားရပေမည်။ အကြံအောင်သောအခါ အိုးရွက်လာသူက အိုးကိုပစ်၍ ရိုက်ခွဲသကဲ့သို့ ပခုံးပေါ် မှ ရန်သူကို ပစ်ချလိုက်ရပေလိမ့်မည်။ အကြံမအောင်ခင် သည်းခံအောက်ကျို့ဖို့လိုသည်။ သို့မဟုတ်လျှင် မိမိ၏ အကြံ ပျက်သွားနိုင်သည်။

Explanation: Before a plan has proved successful, one should bear the injury from the enemy. When the plan is successful, one can well ignore the enmy's attack. IF one fights before the plan is successful, he can fail.

\* \* \*

(၈၇) မြီကြွင်းသည် လည်းကောင်း၊ မီးကြွင်းသည် လည်း ကောင်း၊ ထို့အတူသာလျှင် ရောဂါကြွင်းသည် လည်း ကောင်း အဖန်တလဲလဲ ပွားတတ်ကုန်၏။ ထို့ကြောင့် အကြွင်းကို မပြုရာ။ (87) The remaining portion of unpaid debt, the remnant of fire, so also the still-to-be cured par of a disease, are apt to increase. Therefore, al remnants should not be left behind.

ရှင်းချက်။ ။ ကြွေးအပြေမဆပ်ရဘဲ ကျန်နေလျှင် သော်လည်းကောင်း၊ မီးကြွင်းကျန်ခဲ့လျှင် သော်လည် ကောင်း၊ ရောဂါမကင်းစင်သေးဘဲ ဆက်လက်ကုသရန် ကျန်နေလျှင် သော်လည်းကောင်း ထိုအကြွင်းတို့သည် ပွားတတ်သည်။ ထို့ကြောင့် အကြွင်းမှန်သမျှ ချန်မထာ အပ်ပေ။

**Explanation:** If a portion of debt is left unpaid the amount of debt will grow with time. Some fire left unquenched may develop into a large fire (and burn down the building). If a disease is no completely cured, and something still has to be done, the disease will increase. Therefore, all rem nants should not be left behind.

(၈၈) အကြင်သူ၏ မျက်နှာကား ပဒုမ္မာကြာကဲ့သို့ ရွှင် ၏။ ဆိုသောစကားသည်လည်း စန္ဒကူးကဲ့သို့ ချမ်းအေ ၏။ နှလုံး၌ကား သေစေတတ်သော အဆိပ်ကဲ့သို့ ရှိ၏။ ထိုသို့သော သဘောရှိသောသူကို မမှီဝဲရာ။

(88) A certain man's face is as fresh and cheerful as a *Padomma* lotus, his words are cool and sweet like the sandal- wood, but in his heart is a deadly poison. One should not associate with such a person.

ရှင်းချက်။ ။ အပေါ် ယံကောင်းပြီး အတွင်းကောက် သောသူကို ရှောင်ကြဉ်ရပေမည်။

**Explanation:** The person who is well-meaning on the outside and evil in the inside should be avoided.

(၈၉) ကြမ်းကြုတ်သော အရှင်ကို မမှီဝဲရာ။ ထိုထက် ဝန်တိုသော အရှင်ကို မမှီဝဲရာ။ ထိုထက် မချီးမြှင့်တတ် သော အရှင်ကို မမှီဝဲရာ။ ထိုထက် နှိပ်စက်တတ်သော အရှင်ကို မမှီဝဲရာသာလျှင်တည်း။

(89) Do not serve a master who is rude. More than that, do not serve a master who is unchari

table. More so, do not serve a master who is reluctant to honour where honour is due. All the more, do not serve a master who is cruel.

ရှင်းချက်။ ။ ဝန်ထမ်းများကို သတိပေးသော စကား ဖြစ်သည်။ မိမိအထက်မှာရှိသည့် ဆရာသမားတို့၏ စိတ် နေစိတ်ထားကို လေ့လာပြီးမှ ဝန်ထမ်းအဖြစ် ဆောင် ရွက်သင့်သည်ဟု ဆိုလိုသည်။ အထက်လူကြီး ဆိုးဝါး ယုတ်မာလျှင် လက်အောက်ငယ်သားမှာ စိတ်မချမ်း မသာ ဖြစ်ရသည်။ ဆိုးဝါးပုံကို အဆင့်ဆင့် ဖော်ပြထား သည်။ ကြမ်းကြုတ်သည့်သူ၊ ထိုမှတစ်ဆင့် စေးနဲသူ၊ ထိုမှတစ်ဆင့် ချီးမြှင့်သင့်ပါလျက် ချီးမြှင့်ရမှာ ဝန်လေး သူ၊ နောက်ဆုံးအဆင့်မှာ ရက်စက်ခြင်းနှင့် သက်ဆိုင် သည်။

**Explanation:** This is meant as a warning to servants. If a master is rude or stiny or unwilling to reward for good service, or worst of all, if he is cruel, no one should serve him.

\* \* \*

(၉၀) ဦးချိုရှိသော သတ္တဝါကို အတောင်ငါးဆယ် အရပ် မှ ကြဉ်ရာ၏။ မြင်းကိုကား အတောင်တစ်ရာမှ ကြဉ်ရာ ၏။ အစွယ်ရှိသော ဆင်တိုကား အတောင် တစ်ထောင် ကသာလျှင် ကြဉ်ရာ၏။ သူမကောင်းကိုကား အရပ်ကို စွန့်သဖြင့် ကြဉ်ရာ၏။

(90) A horned animal should be avoided at a distance of fifty cubits, a horse at one hundred cubits, a tusker, one thoustand cubits. The wicked man should be avoided by leaving the area where he lives.

ရှင်းချက်။ ။ အန္တရာယ်ရှိသော တိရစ္ဆာန်များကို အဝေးမှရှောင်ရာ၏။ သူယုတ်ကို ရှောင်ရန်မှာ သူနေ သောအရပ်မှ မိမိကထွက်ခွာသွား၍ ရှောင်ကြဉ်ရာ၏။

**Explanation:** Dangerous animals should be shunned at respective distances. However, in the case of a wicked man, he should be shunned by leaving the place where he is residing.

\* \* \*

(၉၁) မကောင်းသောအရပ်ကို လည်းကောင်း၊ မကောင်း သော ခင်ပွန်းကို လည်းကောင်း၊ မကောင်းသော အမျိုး ကိုလည်းကောင်း၊ မကောင်းသော အဆွေခင်ပွန်းကို လည်းကောင်း၊ မကောင်းသော မယားကိုလည်းကောင်း၊ မကောင်းသော ကျွန်ကိုလည်းကောင်း ဝေးစွာရှောင် ကြဉ်ရာ၏။

(91) An unwholesome place, a bad mate, a bad relative, a bad wife and a bad servant: they all should be left at a distance.

ရှင်းချက်။ ။ ရှောင်ကြဉ်အပ်သော ပုဂ္ဂိုလ်များကို စာရင်းလုပ်ပြခြင်း ဖြစ်သည်။ မကောင်းသော ဟူသော နာမဝိသေသနပုဒ်ဖြင့် ဖော်ပြသော်လည်း မည်သို့ မကောင်းကြောင်း မဖော်ပြပေ။ မိမိတို့ ဘာသာ အဓိပ္ပာယ် ဖော်ကြရပေလိမ့်မည်။

Explanation: This is a listing of "bad" people. The adjective "bad" is prefixed to the various persons. How are they bad? There is no mention of the manner in which each of them is bad. We must define the term "bad" by ourselves.

(၉၂) အကြင်ခင်ပွန်းတို့သည့် အနာနှိပ်စက်သော ကာလ၌လည်းကောင်း၊ ငတ်မွတ်ခေါင်းပါးဆော ကာလ ၌လည်းကောင်း၊ စည်းစိမ်ပျက်စီးသော ကာလ၌လည်း ကောင်း၊ ရန်သူမိသော ကာလ၌လည်းကောင်း၊ မင်းအိမ် တံခါး၌ လည်းကောင်း၊ သုသာန်တစပြင်၌ လည်း ကောင်း တည်ရပ်ပေကုန်၏။ ထိုခင်ပွန်းတို့သည်သာ လျှင် ခင်ပွန်းကောင်း မည်၏။

(92) The friends who look after one when one is suffering from a disease, or who contribute food during the time of famine, or who help one in his failing fortune, or who try to bail out when one is captured by the enemy, or who help to defend one when in custody by king's order or who attend the funeral of one's relative, are true friends.

ရှင်းချက်။ ။ မင်းအိမ်၌လည်းကောင်း ဆိုသည်မှာ အစိုးရ၏ ထောင်ထဲသို့ ရောက်နေခြင်းကို ညွှန်းသည်ဟု ဆိုလိုသည်။ မင်းအိမ်ဆိုကာမျှနှင့် ဘုရင်နေသောအိမ်ဟု မယူဆရာ။ အမှုအခင်း ဖြစ်နေသည်ကို ညွှန်းသည်။ သုသာန်တစပြင်သို့ အသုဘပို့ရန်သွားခြင်း ဖြစ်သည်။ သာရေးနာရေးတို့မှာ ကူညီထောက်ပံ့ခြင်းကို ညွှန်း သည်။

**Explanation:** "The king's house" is another term for jail. The king's house doesn't mean the royal

palace. "at the funeral" means attending the funeral. "cemetary" indicates going to cemetary to attend the funeral ceremony of one's relative. In a word, the true friend helps one through thick and thin.

### \* \* \*

(၉၃) နှုတ်ခွန်းချိုသော စကားရှိသောသူသည် များ သော အဆွေခင်ပွန်းရှိ၏။ ကြမ်းကြုတ်သောသူသည် နည်းသော ခင်ပွန်းရှိ၏။ နေမင်း လမင်းတို့၏ ဥပမာကို ဤနေရာ၌ သိအပ်၏။

(93) The person who speaks sweetly to one and all has many friends. The man of harsh words has few friends. The comparison between the sun and the moon should be considered in the context.

ရှင်းချက်။ ။ နှုတ်ချိုသျှိုတစ်ပါးဟု ဆို၏။ အများနှင့် ဆက်ဆံသောအခါ စကားကို ချိုချိုသာသာ ပြေပြေလည် လည် ပြောတတ်သူကို အများက နှစ်သက်ခင်မင် ကြ သည်။ နှုတ်ကြမ်းသူကို မိတ်မဖွဲ့ချင်ကြပေ။ နေမင်းသည် ပူလောင်သော အရောင်ကို ပေးသည်။ လမင်းသည် အေးမြကြည်လင်သော အရောင်ကို ပေး၏။ လူတို့သည် လရောင်ကို ခံချင်ကြသည်။ ယင်းဥပမာ အတိုင်းပင်။

Explanation: "Sweet words are a cause of popularity," a saying goes. In dealing with many people the person who speaks pleasantly is popular. People are unwilling to make friends with a man of harsh words. People do not want to bask in hot sun's rays. The light of the moon is cool and people are pleased to be exposed to it. That is the best example in this case.

မိတ္တကဏ္ဍ စင်ပွန်းကိုဆိုရာအစန်းသည် ပြီးပြီ။ The chapter on "Friendship" ends.

张张

အစန်း(၅) ဏ္ဍတ္ထိယကဏ္ဍ (အမျိုးသမီးတို့ဆိုင်ရာအစန်း) Chapter (5) "On Woman"

(၉၄) ဥဩတို့၏ အဆင်းကား အသံလျှင်တည်း။ မိန်းမ တို့၏ အဆင်းကား လင်ကိုမြတ်နိုးခြင်းတည်း။ မကောင်း သော ရုပ်သဏ္ဌာန်ရှိသောသူ၏ အဆင်းကား အတတ် တည်း။ ရသေ့တို့၏ အဆင်းကား သည်းခံခြင်းတည်း။

(94) The beauty of cuckoos is their voice. The beauty of women is devotedness to their husbands. The beauty of ugly person is education. The beauty of hermits is forbearance.

ရှင်းချက်။ ။ မိန်းမတို့၏ အဆင်းကား လင်ကို မြတ်နိုး ခြင်း တည်းဟု ဆိုရာ၌ မိန်းမတို့ ဆိုသည်မှာ မယားတို့ ၁င် ဖြစ်၏။ မယားဝတ္တရား ကျေပွန်သော မိန်းမသည် ဘျက်သရေ ရှိ၏။ မြတ်၏။

**Explanation:** "The beauty of women is devotion to their husbands. "Here "women" stands for "wives". A dutiful wife is graceful and noble.

\* \* \*

- (၉၅) မိန်းမတို့၏ ဥစ္စာကား အဆင်းတည်း။ ယောက်ျား တို့၏ ဥစ္စာသည် အတတ်လျှင်တည်း။ ရဟန်းတို့၏ ဥစ္စာ ကား သီလတည်း။ မင်းတို့၏ ဥစ္စာသည်ကား ရဲမက် ဗိုလ်ပါတည်း။
- (95) The wealth of women is beauty. The wealth of men is education. The wealth of monks is the precepts (sila). The wealth of kings is the army.

ရှင်းချက်။ ။ ဉစ္စာသည် အင်အားပင် ဖြစ်သည်။ အား ကိုးရာ ပစ္စည်းပင်တည်း။ မင်း၏တန်ခိုးသည် လက်နက် ကိုင်တပ်များပေါ် တွင် မူတည်သည်။ **Explanation:** Wealth is one's possession which can be depended upon. The power of a monarch lies in his armed forces.

\* \* \*

(၉၆) ရသေ့ ရဟန်းတို့သည်ကား ကြုံမှသာလျှင် တင့် တယ်ကုန်၏။ ခြေလေးခုရှိသော သတ္တဝါတို့သည်ကား ဆူကုန်မှသာလျှင် တင့်တယ်ကုန်၏။ ယောက်ျားတို့သည် ကားအတတ်ပညာ ရှိမှသာလျှင် တင့်တယ်ကုန်၏။

(96) It is proper for hermits and monks to be lean. It is proper for four-legged creatures to be plump. It is proper for men to be educated. It is proper for women to be with their husbands.

ရှင်းချက်။ ။ သင့်တင့်လျောက်ပတ်ခြင်းသည် အရေး ပါသော အရည်အသွေးတစ်ခု ဖြစ်၏။ မသင့်လျော်ခြင်း သည် မတင့်တယ်။ ရဟန်းသည် အရာရာ၌ ရောင့်ရဲခြင်း ရှိမှ တင့်တယ်သည်။ ခြိုးခြံခြင်းကြောင့် ကြုံလှီသော ကိုယ်ကာယ ရှိသည်။ ခြေလေးချောင်း သတ္တဝါတို့ကား ဝမှကြည့်ကောင်းသည်။ ယောက်ျားတို့အဖို့ ပညာရှိမှ တင့်တယ်သည်။ မိန်းမတို့မှာ လင်သားရှိမှ တင့်တယ် သည်။ အိမ်ထောင်ရှိမှ လူရိုသေမည်။ Explantion: Being proper is an important quality. Improper means unbecoming. A monk should be contented and frugal, so he will be of a thin body, and this is proper for ascetics. Four-legged animals must be plump so that they will be liked by people. A man must be educated to be fit for a good position in life. A woman must be married, or she will not get due repects from people.

\* \* \*

(၉၇) တတ်လှစွာသော စောင်းသမားသည် ငါးရက်မျှ စောင်းနှင့် ကင်းမူ ပျက်၏။ တတ်လှစွာသော လေးသ မားသည် ခုနစ်ရက်မျှ လေးနှင့်ကင်းမူ ပျက်၏။ တော်မှန် လှစွာသော မယားဖြစ်လျှင်မူလည်း လင်နှင့်တစ်လကင်း မူ ပျက်၏။ တပည့်တို့ကား လခွဲကင်းမူ ပျက်၏။

(97) An accomplished harpist becomes weak in his musical skill if separated from his harp for five days. An expert archer becomes faulty if he is away from his bow and arrow from seven days. A virtuous wife is liable to folly if she is separated from her husband for a month. Pupils would falter in their lessons if they are away from their teahcer for half a month.

ရှင်းချက်။ ။ ကင်းကွာမှုသည် နဂိုအခြေအနေကို ပျက်ပြားစေတတ်သည်။ စောင်းသမားနှင့် လေးသမား တို့သည် သူတို့၏ စောင်းနှင့်လေးတို့ကို ရက်ကြာကြာ မကိုင်ဘဲနေလျှင် လက်ပျက်တတ်သည်။ မယားကောင်း သည် လင်နှင့်တစ်လမျှ ကွဲကွာလျှင် ဖောက်ပြန်တတ် သည်။ တပည့်တို့သည် ဆရာနှင့် ဝေးနေကြလျှင် သင် ကြားထားသမျှအချို့ကို မေ့ကုန်တတ်ကြသည်။ ယင်း အဆိုတို့သည် ဖြစ်တတ်ခြင်းကိုသာ ပြသည်။ ခြင်းချက် များ ရှိပေသည်။

**Explanation:** Separation usually makes for a decline from normal situation. Harpist and archer would weaken in their skill if they lacked in their practice for sometime. A virtuous wife would possibly weaken her virtue if separated from her husband for a month. Pupils away from their teacher for half a month might froget some of the lessons. However, there are exceptions.

\* \* \*

(၉၈) ကျွဲကား ညွှန်ရှိမှသာလျှင် မွေ့လျော်၏။ ဟင်္သာ ငှက်သည် ရေကန်ရှိမှသာလျှင် မွေ့လျော်၏။ မိန်းမကား ယောက်ျားရှိမှသာ မွေ့လျော်၏။ ရဟန်းကား တရားရှိ မှသာလျှင် မွေ့လျော်၏။

(98) Buffalo takes delight in mire. *Hintha* (brahminy duck) takes delight in the pond. Woman takes delight in her man. The monk takes delight in the **Dhamma**.

ရှင်းချက်။ ။ နှစ်သက်မှုရှိမှ မွေ့လျော်သည်။ ပျော် သည်ဟု ဆိုရမည်။ စိတ်ဝင်စားမှုရှိမှ နှစ်သက်သည်။ နီတိဆရာက ဆိုလိုသည်မှာ သဘာဝအားဖြင့် မွေ့လျော် ခြင်းပင် ဖြစ်၏။

**Explantation:** Delight stems from being pleased. In other words, if one is delighted one becomes happy. Interest precedes pleasure. The author of Niti means to say that such pleasures occur naturally.

\* \* \*

(၉၉) ထမင်းကိုကား အစာကျေမှ ချီးမွမ်းရာ၏။ မယား ကိုလည်း အရွယ်လွန်မှ ချီးမွမ်းရာ၏။ ရဲမက်ကိုကား စစ်အောင်၍ပြန်မှ ချီးမွမ်းရာ၏။ ကောက်ကို အိမ်သို့ ရောက်မှ ချီးမွမ်းရာ၏။ (99) Food is to be praised after is digested. The wife should be praised after she has passed her prime. The soldier should be honoured after his successful return from the battle field. The crop should be said to be successful when it arrives at the store-house.

ရှင်းချက်။ ။ မည်သည့်ကိစ္စမဆို မပြီးမြောက်သေးခင် အောင်မြင်ပြီဟု မဆိုသာပေ။ မမျှော်လင့်သော မထင်မိ သော အကြောင်းတစ်ခု ပေါ် လာနိုင်သည်။ ထိုအကြောင်း ကြောင့် အခြေအနေပြောင်းလဲသွားနိုင်သည်။ ပြီး မြောက်မှသာ အောင်မြင်သည်ဟု သတ်မှတ်ရပေမည်။ နီတိဆရာသည် မိန်းမများကို ဖိ၍ဆိုတတ်သည်။ ယင်း သည် ယောက်ျားတို့၏ ပင်ကိုသဘောထားဟု ဆိုနိုင် သည်။ သို့သော် ခြင်းချက်သည် ရှိစမြဲပင်။

**Explanation:** No matter can be said to be successful until it is achieved. It is premature to say that an act is successful until the end is reached. The Niti master is usually critical about women. It is the general attitude of men. However, there are always exceptions.

(၁၀၀) နှစ်လင် သုံးလင် ကွာပြီးသော မိန်းမသည်လည်း ကောင်း၊ နှစ်ကျောင်း သုံးကျောင်း ပြောင်းပြီးသော ရဟန်းသည်လည်းကောင်း၊ ကျော့ကွင်းမှ နှစ်ကြိမ် သုံး ကြိမ်လွတ်ပြီးသော ငှက်သည်လည်းကောင်း ပြုအပ် သော မာယာများသည်သာလျှင်တည်း။

(100) The woman who has changed two or three husbands; the monk who has changed two or three monastries; the bird which has escaped from two or three traps; these have played practical tricks.

ရှင်းချက်။ ။ သုံးကျောင်းပြောင်းသော ရှင်၊ သုံးလင် ပြောင်းသော မယားဆိုသော စကားရှိသည်။ မာယာ ကြွယ်သည်ဟု ယူဆကြသည်။ သို့သော် ဤနေရာမှာ လည်း ခြွင်းချက်များ ရှိသည်။ မာယာများသောကြောင့် မဟုတ်ဘဲ မညီညွတ်သော အကြောင်းများလည်း ရှိနိုင် သည်။

Explanation: "The monk who changes three monasteries, the woman who changes three husbands", so it is said, are regarded as full of wiles. Here, too, there are exceptions. The monk who is well-intentioned has to change his residence be-

cause the inmates are lax about the Law. The woman who is earnest about marriage finds the husband bad. So she is obliged to change her rather unstable mate in wedlock.

\* \* \*

(၁၀၁) သူယုတ်ကို ပုတ်ခတ်သဖြင့် ယဉ်စေရာ၏။ မကောင်းသော ခင်ပွန်းကို စကားဆိုမြဲ မဆိုသဖြင့် ယဉ်စေရာ၏။ မကောင်းသော မိန်းမတို့ကို စည်းစိမ်ကို မအပ်နှင်းသဖြင့် ယဉ်စေရာ၏။ အစာ၌ တပ်မက်သော သူ့ကို အစာကို ယုတ်စေသဖြင့် ယဉ်စေရာ၏။

(101) The wicked man should be tamed by beating. The bad friend should be tamed by refusing to speak with him. The bad wife should be tamed by refusing to bestow wealth. The gourmand should be tamed by giving him less food.

ရှင်းချက်။ ။ ယဉ်စေရာ၏ ဆိုသောစကားမှာ မိုက် ရိုင်းနေသည်ကို ယဉ်ကျေးလာအောင် ဆုံးမခြင်းကို ဆို လိုသည်။ ယုတ်မာသူကို ရိုက်နှက်ဆုံးမပြီး ယုတ်မာခြင်း ဖပျောက်စေသင့်သည် ဆိုရာ၌ လူယုတ်သည် ကောက် ကျစ်၏။ သူ့ကို အကြမ်းဖက်လျှင် သင့်လျော်မလားဟု စဉ်းစှားပြီးမှ ရိုက်နှက်ဆုံးမရမည်သာ ဖြစ်သည်။ မိတ် ဆွေကဆိုးလျှင် သူ့ကိုစကားမပြောဘဲ နေလိုက်ခြင်းဖြင့် ဆုံးမရာ၏ ဆိုရာမှာလည်း မိမိက စကားမပြောဘဲနေ လျှင် သူကလည်း မာနဖြင့် မပြောလိုဖြစ်နိုင်သည်။ သူ့ အမှားရှိလျှင် ထောက်ပြသင့်သည်။ မယားဆိုးကို ဥစ္စာ မအပ်ခြင်းသည် သင့်၏ဟု ထင်ပါသည်။ အစားကြီး သူ့တို လျှော့ကျွေးသင့်၏။

Explanation: To tame means to let the person concerned mend his ways and become cordial. To tame a wicked person by beating raises the question of whether it is possible to tame him by beating. The wicked one is usually crafty. We should first consider whether or not it is good to beat him. Taming a bad friend by refusing to talk with may not be good, for the bad friend will probably refuse to talk because his pride is hurt. It might be better to point out his mistake, thus giving him a chamce to correct himself. It is good to deprive the bad wife of the wealth. It is also good to reduce the diet of an over eater.

(၁၀၂) လ မှကင်းသော ညသည် မတင့်တယ်။ လှိုင်း တံပိုးမှကင်းသော သမုဒ္ဒရာသည်လည်း မတင့်တယ်။ ဟင်္သာမှကင်းသော ရေကန်သည်လည်း မတင့်တယ်။ လင်မှကင်းသော အမျိုးသမီးသည်လည်း မတင့်တယ်။

(102) The night without the moon lacks glory. The ocean without huge waves, too, is not grand. The pond without *hintha* birds lacks beauty. The young woman without husband is not quite becoming.

ရှင်းချက်။ ။ ကြည့်ရှုရာ၌ မပြည့်စုံသည့် အချက်တို့ ကြောင့် တင့်တယ်ခြင်း မရှိချေ။ လိုက်ဖက်သော ပစ္စည်း မပါလျှင် သင့်လျော်သောပုံစံ မရှိချေ။

**Explanation:** In observing things, the suitable property should be present to make them look good. If such property were missing, they would not be in their proper form.

\* \* \*

(၁၀၃) လင်သည်သာလျှင် စည်းစိမ်ဥစ္စာကို ဖြစ်စေအပ် ၏။ မိန်းမမူကား လုံစေသည်သာလျှင်တည်း။ ထိုစကား သည် သင့်စွ။ ယောက်ျားသည်သာလျှင် ပဓာနတည်း။ မိန်းမမူကား အပ်၌ချည်နှင့်သာ တူပါသတည်း။

(103) The husband is the earner of wealth. The wife is the keeper of the wealth thus earned. That is the appropriate remark. Man is the prime mover. The wife is just a thread in the needle.

ရှင်းချက်။ ။ လင်သားက ပစ္စည်းဥစ္စာရအောင် အလုပ် လုပ်ရသည်။ မယားက ရသမျှဥစ္စာတို့ကို သိမ်းဆည်းရ သည်။ ထိုစကားသည် မှန်ပါ၏။ သို့သော် ခေတ်ကာလ အလျောက် အခြေအနေ ပြောင်းလဲခြင်းများ ရှိနေသည်။ လင်ရော မယားပါ ငွေကြေးရှာရသောခေတ်သို့ ရောက် လေပြီ။ သို့ငြားလည်း ယောက်ျားက ဦးဆောင်ရမည် ကား မှန်ပေသည်။ မိန်းမကရလာသမျှကို မိသားစုအ တွက် သင့်သလို သုံးပြီးလျှင် ကျန်ရှိသမျှကို သိမ်းဆည်း ရပေမည်။

Explanation: The husband has to earn money. The wife has to preserve it. That is correct. But times have changed. We have come to the age when the husband, as well as the wife, is obliged to go to work to earn money. However, the fact

remains that man is the leader in the family and woman has to keep in store the money left after spending for the family.

\* \* \*

(၁၀၄) ခပ်သိမ်းသော မြစ်တို့သည် မြစ်ကောက်သာ ရှိကုန်၏။ ခပ်သိမ်းသော တောတို့သည် ထင်းဖြင့်သာ ပြီးကုန်၏။ ခပ်သိမ်းသော မိန်းမတို့သည် ဆိတ်ငြိမ်သော အရပ်ကို ရသည်ရှိသော် မကောင်းမှုကို ပြုမြဲတည်း။

(104) All rivers flow in a crooked way. All forests are full of fire wood. All women getting to a secluded place will always do evil.

ရှင်းချက်။ ။ မြစ်တို့သည် ကောက်ကွေ့စီး၏။ တောတို့၌ ထင်းများ ပြည့်လျက်ရှိ၏။ မိန်းမတို့သည် ဆိတ်ကွယ်ရာအရပ်၌ ဖောက်ပြားမြ ဖြစ်သည်။ မိန်းမ သားမှာ အားနွဲ့သူဖြစ်သဖြင့် ယောက်ျားတို့ စော်ကားမှု ကို ခံရသည်သာဖြစ်သည်။ ယောက်ျားတစ၍ ဖောက် ပြားသည်သာ များ၏။ မိန်းမက မြူဆွယ်သည်လည်း ရှိ၏။ နှစ်ယောက်မှာ အပြစ်ရှိသည်။

**Explanation:** Rivers meander. Forests are full of firewood. That is correct. As for the statement

that woman commits sin in a secluded place needs qualification. Women are weak. A woman has to suffer man's attack. It is usually man who starts the evil deed. Of course, woman also entices. The fault lies with both.

\* \* \*

(၁၀၅) အကြင်မိန်းမသည် ငြင်းခုံတတ်သော အလေ့ ရှိ၏။ ငြူစုစောင်းမြောင်း၍ ပြောလေ့ရှိ၏။ မြင်တိုင်းကို လည်း တပ်၏။ များစွာသည်လည်း ချက်၍စားတတ်၏။ လင်၏အဦးစားတတ်သောအလေ့ ရှိ၏။ သူ့အိမ်သို့ သွားတတ်နေတတ်သောအလေ့ ရှိ၏။ ထိုမိန်းမသည် သားတစ်ရာပင် မြင်ငြားသော်လည်း ယောက်ျားသည် စွန့်အပ်၏။

(105) Woman is in the habit of making dispute, of slighting others, wants to have everything she sees. She cooks many kinds of food and eats too much. She has also the habit of taking meal a head of her husband. She often visits other people's houses and stays there long. Such woman should be left by her husband eventhough she has given birth to one hundred sons.

ရှင်းချက်။ ။ မကောင်းသောမိန်းမအကြောင်းကို ဖော်ပြခြင်း ဖြစ်သည်။ ထိုမိန်းမမျိုးကို ယောက်ျားက ပေါင်းသင်း၍ မည်မျှပင် ကြာစေကာမူ စွန့်သင့်သည်ဟု ဆို၏။ မယားဆိုးကို ဆက်၍ ပေါင်းနေလျှင် ယောက်ျား မှာ နစ်နာသည် မှန်၏။ တစ်ပြန်တစ်လှည့်ဆိုရပါမူ လင်ဆိုးကို ပေါင်းနေရသော မိန်းမကလည်း လင်ကို မစွန့်သင့်ပါသလော။ မိန်းမက စွန့်ရန် ခက်လှသည်။ ယောက်ျားက မိန်းမကို ပိုင်သည်။ မိန်းမက ယောက်ျား ကို မပိုင်ချေ။ ယခုအခါ ခေတ်ပြောင်းလေပြီ။ မကောင်း လျှင် မကောင်းသူကို ကောင်းသူက စွန့်ပစ်သင့်သည်ဟု ဆိုလျှင် ပို၍ သင့်သည်။

Explanation: This is a statement about a bac wife. If the husband continues keeping her ir wedlock, however long their married life may be the husband is the loser. That is true. On the contrary, if the husband turns bad, should not the wife desert him? It is difficult for her to do that. It is the man who owns his wife, not the wife her husband. Times have changed now. It would be better to say that the good should abandon the bad.

(၁၀၆) အကြင်မိန်းမသည် စားသောအခါ၌လည်း ကောင်း၊ အဝတ်တန်ဆာ ပြုပြင်ဆင်ယင်သောအခါ၌ လည်းကောင်း အမိကဲ့သို့ နှစ်သက်ဖွယ် ပြုပြင်တတ်၏။ လျှို့ဝှက်အပ်ကုန်သော မကျစ်မလျစ်သောအရာတို့၌ နှမကဲ့သို့ လွန်စွာ ရှက်တတ်၏။ အမှုလုပ်သောအခါတို့ ၌လည်းကောင်း၊ လင်၏အပါး၌ သွားလာသောအခါ၌ လည်းကောင်း၊ လင်၏အပါး၌ သွားလာသောအခါ၌ လည်းကောင်း ကျွန်မကဲ့သို့ ရိုသေစွာ ပြုတတ်၏။ ဘေးရှိ သောအခါတို့၌ တိုင်ပင်ဖက်ဖြစ်ရာ၏။ အိပ်သောအခါ တို့၌လည်း မွေ့လျော်စေတတ်၏။ အရောင်အဆင်းတို့ ကို ပြုပြင်ခြင်းတို့၌ တင့်တယ်စွာ၏။ အမျက်ထွက်သော အခါတို့၌ သည်းခံတတ်၏။ ထိုမိန်းမကို မြတ်၏ဟူ၍ ပညာရှိတို့သည် ဆိုကုန်၏။ ထိုမိန်းမသည် သေသည်၏ အခြားမဲ့၌လည်း နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ရာ၏။

(106) At meal and when dressed, a woman should behave like a mother. In matters of concealment and undress, she should be as shy as a sister. In performance of domestic duties and approaching her husband, she should move about like a maid-servant. In time of danger, she should act as a consellor. In bed she should give pleasure. She should look prim adn proper in her dress. When

၁၁၆ ဓာက်မှား

the husband is in anger, she should have forbearance. Such a woman, say the sages, is noble. After death has claimed her body, she would go to the celestial kingdom.

ရှင်းချက်။ ။ မိန်းမကောင်း မိန်းမမြတ်တို့၏ ကျင့်ထုံး ဖြစ်သည်။ လင်ကို ရိုသေခြင်း၊ အိမ်မှုတာဝန်ကို ကျေပွန်ခြင်းနှင့် သစ္စာရှိခြင်းတို့သည် အရေးပါဆုံး ဖြစ်သည်ဟု ထင်ပါသည်။

Explanation: This is the code of conduct for a woman who should be deemed good and noble. Respect for the husband, dutiful as a house-wife and loyalty are perhaps most important.

\* \* \*

(၁၀၇) အကြင်မိန်းမငယ်သည် ရွှေသောအသား ရှိ၏။ သမင်မျက်စိကဲ့သို့ ညိုသောမျက်စိလည်း ရှိ၏။ ခါးစည်း တင်ကျယ်၊ ငယ်သော ဝမ်းလည်း ရှိ၏။ ဆင်နှာမောင်း ကဲ့သို့ အရင်းမှအဖျားတိုင်အောင် သွယ်သောပေါင်ရှိ၏။ ဖြေ၍ နောက်သို့လန်သော ရှည်သောအဖျားတော့ တက်သောဆံလည်း ရှိ၏။ ကြီးငယ်မထင် ညီညွတ်သော

သွားအစဉ်လည်း ရှိ၏။ နက်သော ချက်လည်း ရှိ၏။ ကောင်းသော အလေ့အထသည်လည်း ရှိ၏။ ထိုသို့ သော မိန်းမငယ်ကို ယုတ်သောအမျိုးတို့၌ဖြစ်သော် လည်း ထိုမိန်းမပျိုကို ဆက်ဆံထိမ်းမြားရာ၏။

(107) A certain young lady is golden complexioned, her eyes brown like a fawn's eyes, her stomach with waist narrow and wide haunches, and thighs which tapers toward the feet, like an elephant's trunk, long hair with ends upturned, even rows of teeth, deep navel and good conduct. Such maiden, through of low birth, should be taken to wife.

ရှင်းချက်။ ။ မိန်းမပျို၏ ကိုယ်ကာယအလှနှင့် ကောင်းသောအမူအကျင့်တို့ကို ဖော်ပြသည်။ ထိုမိန်းမပျို့ ကို ယုတ်ညံ့သော အမျိုးမှပင်ဖြစ်စေ၊ ထိန်းမြားရန် မနှောင့်နှေးစေသင့်။ ခြောက်ပြစ်ကင်းသည် ရှားလှ ချေသည်။ အပေါ် ယံအလှထက် စိတ်အလှက ပိုအရေး ပါသည်။ စိတ်အလှတွင် အမှုအရာ ရည်မွန်ခြင်းနှင့် အကျင့်ကောင်းခြင်းတို့ ပါဝင်သည်။ Explanation: The stanza describes the physical comeliness and good conduct of a young lady. One should not hesitate to marry such a lady. Perfection is rare. Intrinsic beauty is more important than superficial beauty. Intrinsic beauty includes charming acts and a good character.

\* \* \*

(၁၀၈) ကာလတို့တွင် တန်ဆောင်မှန်းလသရဒဉတု သည်မြတ်၏။မယားတို့တွင် အဆင်းလှသော မိန်းမတို့ သည်မြတ်၏။သားတို့တွင် သားကြီးသည် မြတ်၏။ အရပ်မျက်နှာတို့တွင် မြောက်အရပ်သည် မြတ်၏။

(108) Of all seasons, the season covered by the month of Tazaungmon (of Myanmar Calandar) is the best. Of all marriageable women, the beautiful one is the best. Among the sons, the eldest is the best. Of all directions, north is the best.

ရှင်းချက်။ ။ တန်ဆောင်မုန်းလသည် မိုးလေကင်း စင်၍ သာယာသည်။ ကောင်းကင်ပြင်တွင် နက္ခတ်စုံ သည်။ ပျော်ပွဲရွှင်ပွဲများ ကျင်းပကြသည်။ ထိုသို့သော သာယာသောကာလသည် အကောင်းဆုံး ဖြစ်သည်။ မိန်းမအပေါင်းတို့တွင် လှပသော မိန်းမတို့သည် အကောင်းဆုံးဖြစ်သောကြောင့် ထိမ်းမြားသင့်သည်။ သားတို့တွင် အကြီးဆုံးသားသည် အရင်ဆုံးအားကိုးရ တတ်သည်။ ထို့ကြောင့် အကောင်းဆုံးဖြစ်သည် ဆိုနိုင် သည်။ အရပ်ရှစ်မျက်နှာတွင် မြောက်အရပ်သည် ဗုဒ္ဓ မြတ်စွာ မြောက်အရပ်ကို ခေါင်းပြု၍ ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော် မူသောကြောင့် မြတ်၏ဟု ယူဆကြသည်။

Explanation: The Myanmar month of Tazaung mon is the time of no rain and is cool, for it is the beginning of cold season. So it is the best time for festivities. So it is the best time for the year. Beutiful woman is the best to marry. The eldest son is usually the most dependable, so he is regarded as the best son. North is considered sacred because Buddha lay with his head to that direction when He passed into Nibbana.

\* \* \*

(၁၀၉) အကြင်မိန်းမသည် ဖြစ်တိုင်းဖြစ်တိုင်း အဖန်တ လဲလဲ ယောက်ျား၏ အဖြစ်ကို အလိုရှိငြားအံ့၊ ထိုမိန်းမ သည် သိကြားမင်း၏မယားသည် သိကြားမင်းကိုအရိုအ သေလုပ်ကျွေးသကဲ့သို့ လင်ကိုအရိုအသေ လုပ်ကျွေးရာ (109) If a woman in every existence of beging a woman desires to become man, she should serve her husband as respectfully as the wife of the king of celestial kingdom serves her husband.

ရှင်းချက်။ ။ မိန်းမဘဝသည် ယောက်ျားဘဝထက် လျော့နိမ့်၏ဟု ယူဆကြသည့်အလျောက် မိန်းမ တစ်ယောက်က ယောက်ျားဘဝ ရလိုပါကြောင်း မိန်းမဘဝရတိုင်း ဆုတောင်းလျှင် ထိုမိန်းမက မိမိလင်ကို အထူးရိုသေစွာ လုပ်ကျွေးသမှု ပြုရပေမည်။

**Explanation:** Womanhood is considered inferior to manhood. Therefore, if a woman desires to become a man in her next existence, and accordingly prays for it, she should serve her husband very respectfully.

\* \* \*

(၁၁၀) အကြင်ယောက်ျားသည် ဖြစ်တိုင်းဖြစ်တိုင်း အဖန်တလဲလဲ ယောက်ျား၏အဖြစ်ကို အလိုရှိုငြားအံ့၊ ထိုယောက်ျားသည် သူတစ်ပါး၏မယားကို ခြေဆေးပြီး သော ယောက်ျားသည်ညွှန်ကို ရှောင်ကြဉ်သကဲ့သို့ ရှောင်ကြဉ်ရာ၏။ (110) If a man desires to become a man in his existences, he should avoid committing adultery as he would avoid mud in order not to soil his clean feet.

ရှင်းချက်။ ။ လင်ရှိမယားကိုကြာခိုခြင်းကြောင့် ထို ယောက်ျား သည် ငရဲကျပြီးနောက် လှုံ့ပြန်ဖြစ်လျှင် မိန်းမ ဘဝကိုရောက်တတ်သည်။ ထိုကြောင့် ယောက်ျားဘဝ ကို ဆက်လက်ရရှိလိုလျှင် ထိုအကုသိုလ်ကံကိုရှောင်ရ ပေမည်။

**Explanation:** Committing adultery sends the sinner down to hell, and if he recovers the existence of a human being, he will become a woman. Therefore, he must avoid that sin.

\* \* \*

(၁၁၁) အရွယ်လွန်ပြီးသော ယောက်ျားသည် တည်သီး မျှငယ်သော သားမြတ်ရှိသော မိန်းမပျိုကို ယူဆောင် သိမ်းဆည်း၏။ မိမိအာလို ရှိ ရာ မပါသည်ဖြစ်၍ စောင်းမြောင်းပြူစူတတ်၏။ လင်အိုတစ်ယောက်၌သာ မွေလျော်လတ္တံဟု မယုံကြည်။ ထို့ကြောင့် ထိုငယ်သော မယားကို သိမ်းဆည်းခြင်းသည် ပျက်စီးအံ့သည်၏ အကြောင်းတည်း။ (111) A man past his prime marries a young woman whose breasts are as tiny as a fig. If the young wife does not satisfy his desire, the old man is jealous and talks slightingly of her. He does not believe that she will be satisfied with an old man. Therefore, the old man's talking a very young woman will lead him to ruin.

ရှင်းလင်းချက်။ ။ အရွယ်ချင်းမမျှသူတို့ ပေါင်းဖက်ခြင်း ၌ အန္တရာယ်ရှိတတ်သည်။ ဇရာအိုနှင့်ကညာပျိုတို့ပေါင်း ဖက်လျှင် အဖိုးအိုက သူ့ဇနီးကို မယုံနိုင်ချေ။ ယင်းသို့ ပေါင်းဖက်ခြင်းသည် ထိုသူအိုအဖို့ ပျက်စီးရာအကြောင်း ဖြစ်သည်။

**Explanation:** Marriage of persons of unequal age has dangers. An old man will not have faith in his young wife. Such a unicon constitutes a cause for the old man's ruin.

မိန်းမကိုဆိုရာ အခန်းသည် ပြီးပြီ။ The chapter on "Women" ends.

张 张 张

အစန်း(၆) ရာဇကဏ္ဍာ မင်းနှင့်ဆိုင်ရာအစန်း <u>Chapter (6)</u> <u>on "The King"</u>

(၁၁၂) မင်းကား တစ်ယာမိသာအိပ်ရာ၏။ ပညာရှိကား နှစ်ယာမိသာလျှင် အိပ်ရာ၏။ အိမ်ရာထောင်သော လူ အပေါင်းကား သုံးယာမိသာ အိပ်ရာ၏။ ဖုန်းတောင်း ယာစကာကား လေးယာမ်ဆုံးသာလျှင် အိပ်ရာ၏။

(112) A king should sleep only one watch of the night, a sage two watches, a family man three, and a beggar all the four.

ရှင်းချက်။ ။ ညကာလကို အချိန်ကာလ သုံးပါး ပိုင်းခြားသည်ဟု သိကြသည်။ ဗုဒ္ဓစာပေတွေမှာ ညဉ့် သုံးယံဟု ဆိုသည်။ နိတိဆရာက ညဉ့်လေးယံဟု ဆိုသည်။ ညဉ့်သုံးယံ အပိုင်းအခြားမှာ ခြောက်နာရီမှ ဆယ်နာရီအထိ ပထမယံ။ ဆယ်နာရီမှ နှစ်နာရီအထိ ဒုတိယယံ၊ နှစ်နာရီမှ မိုးလင်းခြောက်နာရီအထိ တတိယ ယံ ဖြစ်သည်။ နီတိဆရာအလိုအားဖြင့် ပထမယံခြောက် နာရီမှ ကိုးနာရီ၊ ဒုတိယယံ ကိုးနာရီမှ ဆယ့်နှစ်နာရီ၊ တတိယယံ ဆယ့်နှစ်နာရီမှ သုံးနာရီ၊ စတုတ္ထယံ သုံးနာရီ မှ နံနက် ခြောက်နာရီဟူ၍ပင်။

ဘုရင်မှာ အိပ်ချိန်အနည်းဆုံးဖြစ်သည့်အကြောင်း မှာ သူ့မှာ တိုင်းပြည်အုပ်ချုပ်သူဖြစ်သဖြင့် တာဝန် စ ဝတ္တရား များလှချေသည်။ အလုပ်များများလုပ်ရ၍ အိပ် ချိန်နည်းသည်ဟု ဆိုကြသည်။ အချို့က ယူဆကြသည် မှာ ဘုရင်မှာ အန္တရာယ်ကြီးစွာ ရှိသည်။ အိပ်နေခိုက် လုပ်ကြံခံရမှာ စိုးရသည်။ ရှာ့ကြောင့် တစ်ညမှာ သုံးနာရီ လေးနာရီလောက် သူများတွေ မအိပ်သေးချိန်မှာ အိပ် ရသည်။ ထို့နောက် နိုးနိုးကြားကြားနေမှ လုပ်ကြံရန် လာသူတို့ကို ခုခံကာကွယ်နိုင်မည်ဟူ၍ပင်။

ပညာရှိမှာ ညတစ်ဝက် အချိန်ပေး၍ အိပ်နိုင် သည်။ ကျန်အချိန်တွင် တရား အားထုတ်မှုပြု၍ ပြဿနာ ပုစ္ဆာတို့ကို ဖြေရှင်းနိုင်ရန် ကြံစည်တွေးခေါ် နေသင့်ဟု ဆိုလိုသည်။ အိမ်ထောင်သည်က ညဉ့်သုံးယံ အိပ်နိုင်သည်။ နံနက်မှာ စောစောထ၍ အိမ်မှုရေးရာ ကိစ္စများကို ဆောင်ရွက်ရပေမည်။ နံနက်စောစော အိပ်ရာမှ ထပြီးလျှင် ဘုရားရှိခိုးခြင်း၊ တရားထိုင်ခြင်း၊ နေ့ကာလမှာ လုပ်ရမည့်အလုပ်အတွက် ပြင်ဆင်ခြင်း လုပ်ရပေမည်။ သူတောင်းစားအဖို့ တစ်ညလုံး အိပ်နိုင် သည်။ သူ့မှာ မည်သည့်အလုပ်တာဝန်မျှ မရှိချေ။

Explanation: The duration of a night is divided into three, or four, period. In Buddhist literature three periods are mentiioned. First period, 6 p.m to 10 p.m, second, 10 to 2 a.m to 6 a.m. According to the Nitimaster the duration of the night is in four periods, each lasting three hours begining with 6 p.m.

The king is required to sleep only three or four hours of early night. That is probably because as the ruler of a country he has many duties to perform, so during the first period. Another view is that the king has to be wakeful after a three or four hour sleep so that he would be on the alert to defend himself from would be assassins.

The sage should sleep half the night and work out problems and questions in the second half. The family man may enjoy sleep for the first three periods of the night. The beggar has nothing to do, so he can sleep the whole night.

## \* \* \*

(၁၁၃) အကြင်အရပ်၌ ဥစ္စာရှိသောသူသည်လည်း ကောင်း၊ အကြားမမြင်များသော ပညာရှိသည်လည်း ကောင်း၊ မင်းသည်လည်းကောင်း၊ မြစ်သည်လည်း ကောင်း၊ ထိုမြို့ ဆေးသမားသည်လည်းကောင်း၊ ဤ ငါးပါးတို့သည် မရှိကုန်။ ထိုအရပ်၌ တစ်နေ့တစ်ရက် မျှ မနေရာ။

(113) Do not live in a place where there is no rich man, no sage, no king, no river, no physician. If these five are absent, one should not reside there even for a day.

ရှင်းချက်။ ။ ဖော်ပြထားသော ငါးမျိုးမရှိလျှင် လူမှုရေး၊ ပညာရေး၊ စီးပွားရေး၊ ကျန်းမာရေးတို့ ချို့တဲ့ မည်ဖြစ်သဖြင့် ထိုငါးမျိုး မရှိသောအရပ်တွင် တစ်နေ့ တစ်ရက်မျှ မနေအပ်ဟု ဆိုလိုသည်။ **Explanation:** This is meant to say if these five are absent, social, educational, economic, health would be defective. So one should not live in such a place even for a day.

\* \* \*

(၁၁၄) အကြင်အရပ်၌ မြတ်နိုးခြင်းလည်း မရှိ၊ ချစ်ခြင်း လည်း မရှိ၊ အဆွေခင်ပွန်းလည်း မရှိ၊ တစ်စုံတစ်ယောက် မျှ အတတ်ပညာ သင်စိမ့်သောသူလည်း မရှိ၊ ထိုအရပ်၌ တစ်နေ့တစ်ရက်မျှ မနေရာ။

(114) One should not live in a place where there is no element of respect or love, no relative or no teacher. One should not reside there even for a day.

ရှင်းချက်။ ။ မနေအပ်သည့်အရပ်၏ လက္ခဏာ များကို ဆက်လက်ဖော်ပြခြင်း ဖြစ်သည်။

**Explanation:** This is a continuation of the description of the place in which one should not reside.

(၁၁၅) လောက၌ သားမရှိသော အိမ်သည် ဆိတ်ငြိမ်၏။ မင်းမရှိသော တိုင်းပြည်သည် ဆိတ်ငြိမ်၏။ အတတ် မရှိသော သူ၏ခံတွင်း ဆိတ်ငြိမ်၏။ ဆင်းရဲခြင်းကား အလုံးစုံ ဆိတ်ငြိမ်၏။

(115) In this world, the house in which there are no children is dreary. The country without a king is desolate. The man of no learning has his lips sealed tight. Destitution makes for absence of all things.

ရှင်းချက်။ ။ ဆိတ်ငြိမ်ခြင်းဆိုသည်မှာ ဆိတ်သုဉ်း ခြင်းကို ညွှန်းသည်။ ဘုရင်မရှိသော တိုင်းပြည်ကို ဆိတ်ငြိမ်ခြင်းဟုဆိုခြင်းသည် အထင်မှားစရာ ဖြစ်၏။ နီတိဆရာ၏ဆိုလိုချက်မှာ ကောင်းသောအင်္ဂါလက္ခဏာ များ ဆိတ်သုဉ်းသည်ဟူ၏။

**Explanation:** "Silence" in this context means destitution. The country without a king is not quiet. There is a misunderstanding in this matter. The Noti master means to say that "Silence" is absence of good things.

(၁၁၆) လောက၌ ဥစ္စာကို အလိုရှိငြားအံ့။ ကုန်သွယ် ရာ၏။ အတတ်ကို အလိုရှိမူကား အကြားအမြင်ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ဆည်းကပ်ရာ၏။ သားကို အလိုရှိမူကား၊ မိန်းမငယ်ကို နေရာ၏။ မင်းအမတ်ဖြစ်ခြင်းကို အလိုရှိ မူကား မင်း၏အလိုသို့ လိုက်ရာ၏။

(116) In this world, if one wants to make money, he should do trading. If one wants to acquire learning, he should attend to a man of learning. If one wants to have a child, he should marry a maiden. If one wants to become a king's minister, he should serve him to his satisfaction.

ရှင်းချက်။ ။ ဘုရင်အမတ်ဖြစ်ချင်လျှင် မင်းလို လိုက်ရမည်ဆိုသောစကားသည် ရှေးစကားဖြစ်သော် လည်း ယခုထက်တိုင် မှန်နေသေးသည်။ နောင်လည်း ထိုအတိုင်းပင် ဖြစ်မည်ဟု ယုံကြည်ရသည်။

Explanation: The statement that if one wants to be appointed minister by the king, he should fulfil the king's wishes is an old saying but we believe that it remains true even to this day and will remain so in future.

(၁၁၇) ရဟန်းသည် မရောင့်ရဲမှု ပျက်၏။ မြေကြီးနင်း ပြည့်ရှင်မင်းသည်လည်း ရောင့်ရဲတတ်မှုလည်း ပျက်၏။ ပြည့်တန်ဆာမသည် ရှက်တတ်မှု ပျက်၏။ အမျိုး ကောင်းသမီးသည် မရှက်တတ်မှု ပျက်၏။

(117) If a monk is not contentel, he will go to ruin. If a king is contented, he will go to ruin. If a prostitute is shy, she will fail in her trade. If a maiden of good family is unashamed, she will become cheap and her life will be ruined.

ရှင်းချက်။ ။ လာဘ်လာဘကိုမက်သော ရဟန်း သည် သိက္ခာပျက်တတ်သည်။ ရောင့်ရဲခြင်းရှိသောမင်း သည် တိုင်းပြည်တိုးတက်ရေး၌ အားသွန်ခွန်စိုက် မရှိ သဖြင့် တိုင်းသူပြည်သားတို့ အကျိုးကျေးဇူးမရဘဲ ရှိမည်။ ရောင့်ရဲခြင်း၊ သည်းခံခြင်းများလွန်းလျှင် ဩဇာ အာဏာနည်းပြီးလျှင် ပျက်စီးတတ်သည်။

Explanation: The monk who hankers after property, fails to observe the Law prescribed for the monks. The king who lives in contentment and does not work hard, and people will not get the benefit of prosperity. If a king is over-contented,

he will lack influence and power, and so he will be ruined.

\* \* \*

(၁၁၈) ငှက်တို့၏အားကား ကောင်းကင်တည်း။ ငါးတို့ ၏အားကား ရေတည်း။ အားနည်းသူတို့၏အား ကားမင်းတည်း။ သူငယ်တို့၏အားကား ငိုခြင်းတည်း။

(118) The source of strength for birds is the sky. The source of strength for fishes is the water. The source of strength for the weak is the king. The source of strength for infants is crying.

ရှင်းချက်။ ။ အားသည် အားကိုးစရာကို ဆိုလို သည်။ ငှက်သည် ကောင်းကင်ကို အားကိုးသည်။ လွတ် လပ်စွာ ပျံနိုင်သည်။ ရန်သူတွေ့လျှင် ပျံတက်သွားနိုင် သည်။ ငါးတို့သည် ရေကို အားကိုးကြသည်။ ရေနည်း လျှင် ငါးအဖို့ အားနည်းသွားရသည်။ အားနည်းသူတို့ အားကိုးစရာမှာ မင်းဖြစ်သည်။ မင်းပြဋ္ဌာန်းထားသော ဥပဒေများက အကာအကွယ် ပေးကြသည်။ ကလေး ငယ်တို့သည် ငိုလျှင် နို့စို့ရသည်။ Explanation: "Strength" in this context is source of strength or something to depend upon. Birds have the sky in which to fly freely or fly up when they meet with enemies. Fishes depend on water. The fish in low water is helpless. The weak look up to the king who prescribes laws for their protection. Infants get milk when they cry.

\* \* \*

(၁၁၉) သည်းခံခြင်းသည်လည်းကောင်း၊ နိုးကြားခြင်း သည်လည်းကောင်း၊ ထကြွလုံ့လရှိခြင်းသည် လည်း ကောင်း၊ ဝေဖန်ပေးကမ်းခြင်းလည်းကောင်း၊ သနားခြင်း လည်းကောင်း၊ မြော်မြင်ခြင်းလည်းကောင်း ဤခြောက် ပါးတို့ကား မင်းစသော လူကြီးမိဘတို့၏ အလိုရှိအပ် ကုန်သော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့တည်း။

(119) Forberance, vigilance, industry, charity, kindness, and foresight; these six are the attributes of the king, elders and parents.

ရှင်းချက်။ ။ မင်းနှင့် လူကြီးများသည် အပြစ်များ ကို့ တတ်နိုင်သလောက် သည်းခံခွင့်လွှတ်အပ်၏။ လုပ် ကိုင်ဆောင်ရွက်မှုများတွင် သတိမြဲ၍ လုံ့လထုတ်ရန် သိုအပ်၏။ ပေးကမ်းစွန့်ကြမှုလည်း ပြုရာ၏။ သနား ဘနာခြင်း ရှိအပ်ပေသည်။ ကိစ္စအဝဝတို့၌ ကြိုတင် မြော်မြင်မှုရှိမှသာ လုပ်ဆောင်မှုတို့ အောင်မြင်ပြီးစီး ဝေလိမ့်မည်။ ယင်းခြောက်ပါးတို့သည် မင်းနှင့်တကွ သူကြီးသူမတို့ (ခေါင်းဆောင်တို့) ၏ လိုအပ်သော ဂုဏ် ကျေးဇူးများ ဖြစ်သည်။

**Explanation:** The king and elders should have patience and should pardon the faults as far as possible. They should be alert and work hard on all affairs. When there is an occasion for distribution of favours, they should be liberal. For solving problems they should have foresight so that their endeavour gains success. These are the six attributes of the king and elders (or leaders).

\* \* \*

(၁၂၀) လောက၌ မင်းတို့သည် တစ်ကြိမ်သာ ဆိုကုန် ၏။ ရဟန်းတို့သည် တစ်ကြိမ်သာ ဆိုကုန်၏။ ဘုရား အစရှိသော သူတော်ကောင်းတို့သည် တစ်ကြိမ်သာ ဆိုကုန်၏။ ဤသို့သော သဘောတရားသည် ရှေးသူ တော်ကောင်းတို့ အကျင့်တည်း။ (120) In this world, kings speak but once, so do monks and brahmins, so do the virtuous headed by Buddha. This is the practice of ancient virtuous persons.

ရှင်းချက်။ ။ မင်း၊ ရဟန်း၊ ပုဏ္ဏားများ၊ ဘုရားအစ ရှိသော သူတော်ကောင်းများသည် ပြောစရာရှိလျှင် တစ်ခါမျှသာ ပြောသည်။ ပြောစကားကို ဘယ်တော့မျှ မပြင်တော့။ သူတို့သည် အကြောင်းမဲ့ မဆိုကြပေ။ ဆိုလျှင်လည်း ခိုင်မြဲသည်တည်း။

Explanation: Kings, monks, and brahmins speak only once in any case. So do the Buddha and the virtuous. They never alter their words. They do not speak for no reason. They seldom make remarks or pass judgement, but when they do make a statement, their word is firm.

\* \* \*

(၁၂၁) လောက၌ ပျင်းသော အိမ်ရာထောင်သော သူသည်မကောင်း။ ကိုယ်နှုတ်နှလုံး မစောင့်သောရဟန်း သည် မကောင်း။ မဆင်မခြင်ပြုလေ့ရှိသော မင်းသည် မကောင်း။ ပညာရှိသည် အမျက်ထွက်၏။ ထိုပညာရှိ သည်လည်း မကောင်း။ (121) In this world the family man who is lazy is not good. The monk who does not control his speech and acts is not good. The king who does impulsively is not good. The sage who is angry is not good.

ရှင်းချက်။ ။ ပျင်းသော အိမ်ထောင်သည်သည် စီးပွားမဖြစ်သောကြောင့် မကောင်းချေ။ သိက္ခာမစောင့် ဘဲ ပြောဆိုပြုလုပ်သောရဟန်းသည် မကောင်းချေ။ မဆင်မခြင်ဘဲ လုပ်ချင်ရာလုပ်သော မင်းသည်လည်း မကောင်းချေ။ ထင်ရာလျှောက်လုပ်သော မင်းသည် အန္တရာယ် ဖြစ်၏။ မင်းသည် တိုင်းပြည်အုပ်ချုပ်ရေးရာ၌ မှူးမတ်တို့၊ ပညာရှိတို့နှင့် တိုင်ပင်ပြီးမှ ဆောင်ရွက်သင့် ပေသည်။ သို့မဟုတ်လျှင် တိုင်းပြည်နှင့် လူမျိုးတို့ ဆိုးကျိုးအထွေထွေ ရကြချေမည်။

Explanation: The lazy householder, being lazy, will not be able to bring prosperity to his family. The monk who should observe the rules of the Holy Order but acts without restraint is not good. The king who acts impulsively is not good. The irritable sage is also not good. The king in ruling the country should take necessary action only after consultation with ministers, generals and wise

men. Otherwise, the country and the people will suffer from his misdeeds.

(၁၂၂) အကြင်အရပ်၌ အကြီးအကဲတို့သည် များကုန် ၏။ ခပ်သိမ်းသော သူတို့သည် ပညာရှိသာ ပြုလိုကုန်၏။ ခပ်သိမ်းသောသူတို့သည် အကြီးအမြတ်အဖြစ်ကို အလို

ရှိကုန်၏။ ထိုသူတို့၏အမှုသည် ပျက်တတ်၏။

(122) In a certain place where there are many chiefs and leaders, where many persons want to act as sages, where many persons want to be chiefs and nobles, all their endeavours will end in failure.

ရှင်းချက်။ ။ အကြီးအကဲတွေ များသောနေ ရာ၊ အားလုံးက သိသည်၊ တတ်သည်ဆိုပြီး ပညာရှိလုပ်ချင် နေသည့်နေရာ၊ ထိုနေရာတွင် ထိုသူတို့အားလုံး၏ ပြုမူမှု တို့သည် ပျက်စီးသည်သာ ဖြစ်ချေမည်။ (ပရမ်းပတာ ဖြစ်ကုန်ကြချေမည်)

Explanation: In a certain place there are many chiefs and leaders, where many want to pose as

wise men, many aspire to become leaders, all their attempts will fail. (There will be chaos.)

\* \* \*

(၁၂၃) မင်းသည်ကား အခွန်အတုတ်၏ ထွက်မထွက် ကိုလည်းကောင်း၊ မျိုးရိက္ခာကုန်မကုန်ကိုလည်းကောင်း ကိုယ်တိုင်သိအောင် ပြုရာ၏။ အမှုထမ်းသည် မထမ်း သည်ကိုလည်း သိအောင်ပြုရာ၏။ နှိမ်ခြင်းငှာ ထိုက် သောသူကို နှိမ်ရာ၏။ မြှောက်ခြင်းငှာ ထိုက်သောသူကို မြှောက်ရာ၏။

(123) A king should personally inspect the revenue as well as expenditure. He should personally inspect the work of government servants. He should punish those who deserve punishment and hounor those who deserve to be honoured.

ရှင်းချက်။ ။ ဘုရင်သည် နိုင်ငံ၏ အခွန်ဘဏ္ဍာ နှင့် အသုံးစရိတ်တို့ကို ကိုယ်တိုင် စစ်ဆေးရပေမည်။ အမှုထမ်းများ တာဝန်ကျေပွန်မှုကိုလည်း စိစစ်ရပေမည်။ အပြစ်ပေးထိုက်သူကို အပြစ်ပေး၍ ချီးမြှင့်ထိုက်သူကို ချီးမြှင့်ရပေမည်။ သို့မှသာလျှင် နိုင်ငံတော် ဖွံ့ဖြိုးတိုး တက်ပေမည်။ **Explanation:** The king should personally examine the state revenue and expenditure. He should review the work of state officials and punish those who fail in their duty and who are corrupt, and promote those whose work is commandable. Then only will the kingdom prosper.

## \* \* \*

(၁၂၄) လောက၌ နေမင်းကို ကျောဖြင့် ကပ်ရာ၏။ မီးကိုဝမ်းဖြင့်သာလျှင် ကပ်ရာ၏။ အရှင်သခင်ကို နည်းမျိုးစုံဖြင့် ကပ်ရာ၏။ တမလွန်ဘဝကိုကား မမိုက် သဖြင့် ကပ်ရာ၏။

(124) One should approach the sun with his back towards it, the fire with his stomach, the master by all means, and the next life by not falling into folly.

ရှင်းချက်။ ။ နေကို ကျောပေးရမည်။ မီးလှုံရာ တွင် မျက်နှာချင်းဆိုင်နေရမည်။ အရှင်သခင်ကို နည်း အမျိုးမျိုးဖြင့် ကပ်ရမည်။ နောင်တမလွန်ဘဝကို မမိုက် ဘဲ တရားကျင့်ကြံအားထုတ်ခြင်းဖြင့် ရင်ဆိုင်ရမည်။

**Explanation:** Take the sun's rays on one's back. Sit at the fire-side with one's front to the

fire. Apporach the master in many ways. In order to gain a better position in the next existence by doing good according to Dhamma, and not resorting to folly.

## \* \* \*

(၁၂၅) လောက၌ မီးကို လည်းကောင်း၊ ရေကို လည်းကောင်း၊ မိန်းမကို လည်းကောင်း၊ သူမိုက်ကို လည်းကောင်း၊ မြွေကို လည်းကောင်း၊ မင်းမျိုးတို့ကို လည်းကောင်း ရှောင်ရှားသဖြင့် သွားအပ်၏။ လတ် တလော အသက်ကို ချတတ်ကုန်၏။

(125) In this world one should shun fire, water, woman, fool, snake and the royal family. They may harm and kill him instantly.

ရှင်းချက်။ ။ မီးကို ရှောင်ရှားသင့်သည်။ မီးကို မရှောင်လျှင် လောင်တတ်သည်။ ရေကို ရှောင်သင့်၊ မရှောင်လျှင် ရေနစ်တတ်သည်။ မိန်းမယုတ်ကို ရှောင် သင့်သည်။ မရှောင်လျှင် ဒုက္ခရောက်နိုင်သည်။ လူမိုက် ကို ရှောင်မှသာလျှင် သူ၏ မိုက်မဲမှု၏ ဆိုးကျိုးမှ လွတ်ကင်းမည်။ မြွေကို သတိထား၍ ရှောင်ရမည်။ မြွေ ကိုက်လျှင် သေမည်။ မင်းမျိုးတို့သည် မင်းအားကိုးနှင့်

စိတ်မလိုလျှင် ဒုက္ခပေးတတ်သည်။ ရှောင်နိုင်သမျှ လွတ်ကင်းအောင် နေသင့်သည်။ ယင်းတို့သည် မိမိအား သေစေသည်အထိ အန္တရာယ်ပြုနိုင်သည်။

Explanation: Avoid fire, or one may be burnt. Avoid water, or one may be drowned Avoid bad women, or one would get into trouble. The fool should be shunned, or one might suffer from the effect of his folly. Snake should be avoided, for snake-bite is fatal. Members of the royal family are likely to give trouble if they are displeased. One should avoid them as far as possible. They all may harm or even kill one who does not shun them.

\* \* \*

(၁၂၆) လောက၌ မကောင်းသောမယားနှင့် ပေါင်းဖော် သူသည်လည်းကောင်း၊ ကြမ်းတမ်းလှစွာသော စိတ်ရှိ သော ကျွန်ကိုစေသောသူသည်လည်းကောင်း၊ မြွေရှိ သောအိမ်၌ နေသောသူသည်လည်းကောင်း၊ သေအံ့ သည်သာလျှင် အမှန်တည်း။ ယုံမှားမရှိရာ။

(126) The person who couples with a bad wife, or who employs a rude servant, or who lives in a

house where there is a snake, will surely die re is no doubt about it.

ရှင်းချက်။ ။ မကောင်းသောမယားဟူသည် သစ္စာ ဖောက်သောမိန်းမ ဖြစ်သည်။ လင်သားကို အမျိုးမျိုး နှိပ်စက်မည်။ ထိုသို့သော မိန်းမနှင့် ပေါင်းဖက်နေသူ သည် ဒုက္ခရောက်လိမ့်မည်။ မိုက်ကန်းသော အစေခံကို ခိုင်းစေသောသူသည် အစေခံက အတိုက်အခံပြုခြင်း ခံရမည်သာ ဖြစ်၏။ အကျိုးပျက်စီးစေနိုင်သည်။ ထို အစေခံမျိုးကို ဆက်လက်ထားလျှင် ဒုက္ခရောက်လိမ့် မည်။ မြွေရှိသောအိမ်မှာနေလျှင် မြွေကိုက်ခံရမည်။

Explanation: A bad wife is an unfaithful woman. She will give her husband trouble in many ways and he will suffer from staying with her. The rude and foolish servant will oppose his master and may cause ruin if the master continues to employ him. If one lives in a house where there is a snake, he will die from snake-bite.

(၁၂၇) လောက၌ မိုက်မဲလှစွာသော တပည့်ကို အတတ် ပညာ သင်ကြားသဖြင့်လည်းကောင်း၊ မိန်းမယုတ်ဖြင့် ပေါင်းဖက်သဖြင့်လည်းကောင်း၊ မသူတော်နှင့် ပေါင်း ဖက်သဖြင့်လည်းကောင်း ပညာရှိသောသူပင် ဖြစ်သော် လည်း နှစ်တတ်ချေသာလျှင်တည်း။

(127) In this world, teaching a foolish pupil, living with a wicked woman, associating with an unvirtuous person, these are the factors that could cause harm, including death, even to a wise man.

ရှင်းချက်။ ။ပေါင်းသင်းမှုသည် လူ့ဘဝတွင် အလွန် အရေးပါသည်။ အပေါင်းအသင်းမကောင်းလျှင် မိမိက မည်မျှပင်ကောင်းစေဦး၊ အန္တရာယ် ဖြစ်တတ်သည်။ အဆင်ခြင်ရှိသော ပညာရှိပင်လျှင် ပျက်စီးတတ်သည်။

**Explanation**: Association with persons is an important factor in human life. However good one may be, association with bad persons could cause injury. Even a wise man who usually thinks before taking action is likely to go to ruin.

\* \* \*

(၁၂၈) လောက၌ ယုတ်မာသောအမှုကို သားတည်း ပြုလေမူကား အမိပြုသည် မည်၏။ ထို့အတူ တပည့် တည်း မကောင်းမှုပြုမူကား ဆရာပြုသည် မည်၏။ တိုင်းသူပြည်သားတည်းပြုမူကား မင်းပြုသည် မည်၏။ မင်းတည်း မကောင်းမှုပြုမူကား ပုရောဟိတ်မကောင်း မှုပြုသည် မည်၏။

(128) In this world, if the son committed wicked acts, it means the mother did it. So also, if the pupil committed a sin, it means the teacher did it. If the people of a country have done something wrong, it means the king did it. If the king committed a sin, it means the king's counsellor did it.

ရှင်းချက်။ ။ သားသမီးမကောင်း မိဘခေါင်း၊ တပည့်မကောင်း ဆရာ့ခေါင်း၊ ပြည်သူမကောင်း ရာဇာ ခေါင်းဟူသော စကားမျိုးကဲ့သို့ပင်။ ငယ်သူ၏ အပြစ်ကို ကြီးသူ (အကြီးအကဲ) က တာဝန်ခံရသည်။

**Explanation**: The folly of children falls on the parent's head; the teacher is responsible for his pupil's wrong acts, the king is held responsible for the wrongs committed by the people of his country. the chief or leader is resposible for the follower's acts.

(၁၂၉) မင်းမည်သည်ကား အမျက်မာန်ခေါင် ကြီးလှ သောသူကို အမျက်နည်းသဖြင့် အောင်ရာ၏။ မတော် မှန်သောသူကို မိမိက သူတော်ကောင်းလုပ်သဖြင့် အောင်ရာ၏။ ဝန်တိုသောသူကိုလည်း ပေးကမ်းခြင်းဖြင့် အောင်ရာ၏။ စကားမမှန်သောသူကိုလည်း စကား အမှန်ဆိုခြင်းဖြင့် အောင်ရာ၏။

(129) The king should win over the person who is in great anger by showing no anger. The dishonest persons should be won over by honesty. The stingy person should be won over by generosity. The liar must be quelled by telling the truth.

ရှင်းချက်။ ။ ဒေါသအလွန်ကြီးသူကို ဒေါသမရှိဘဲ ဆက်ဆံလျှင် အောင်မြင်သည်။ မင်းတို့သည် ဒေါသကြီး လျှင် မတော်တဆ အမှားလုပ်မိမည်။ ယင်းသို့ လုပ်မိ လျှင် ဒုက္ခများတတ်သည်။ နိုင်ငံခြား ဆက်ဆံမှုမှာလည်း ဒေါသတကြီး ပြုမူလိုက်လျှင် နှစ်ပြည်ထောင် စစ်မက် ဖြစ်နိုင်သည်။ မင်းကောင်းမင်းမြတ်တို့သည် သည်းခံခြင်း တရားကို အမြဲထားရှိရမည်။ မတော်မှန် မဖြောင့်မတ် သူကို မိမိက သူတော်ကောင်းတရားအတိုင်း တော်မှန် ဖြောင့်မတ်စွာ ဆက်ဆံလျှင် အောင်မြင်မည်။ နှမြော

ကပ်ငြိသူကို ရက်ရောခြင်းဖြင့် အောင်မြင်နိုင်သည်။ အချုပ်ဆိုသော် မကောင်းမှုတို့ကို ကောင်းမှုဖြင့် အောင် နိုင်ရာ၏။

**Explanation**: If a person is very angry one can get the better of him by showing no anger. If one is in great anger one may do worng by chance. In the relations between two countries, if a king is in great anger, there could be war. Good kings should have patience and forbearance. One should treat dishonest over by liberal acts. The liar can be won over by speaking the truth.

\* \* \*

(၁၃၀) လောက၌ ပေးကမ်းခြင်းသည် မယဉ်ကျေး သောသူကို ယဉ်ကျေးစေတတ်၏။ ပေးကမ်းခြင်းသည် ခပ်သိမ်းသောအကျိုးကို ပြီးစေတတ်၏။ ပေးကမ်းခြင်း ကြောင့် လည်းကောင်း၊ ချစ်ဖွယ်သောစကားကြောင့် လည်းကောင်း မိမိကလည်း သူ့အပေါ် မိုမောက်နိုင် ကုန်၏။ မိမိသို့လည်း ရိုညွှတ်ကုန်၏။

(130) Charity makes the untamed one tame. It achieves all objectives. Charity and sweet words place one above others, and they will bow to him in deep respect.

ရှင်းချက်။ ။ ပေးကမ်းစွန့်ကြခြင်း၌ တန်ခိုးကြီးစွာ ရှိ၏။ ယင်းသည် ရိုင်းပျသူအား ယဉ်ကျေးစေသည်။ ခပ်သိမ်းသောကိစ္စတို့ကို ပြီးစီးနိုင်သည်။ ပေးကမ်းစွန့်ကြ မှုနှင့် ချိုသောစကားတို့ဖြင့် အားလုံးသောသူတို့ကို အောင်နိုင်သည်။ သူတို့၏ ရိုသေလေးစားမှုကိုလည်း ရနိုင်သည်။

**Explanation**: Charity has great power. It can make the rude person civil. It can achieve all things. Charity together with cordiality will make one highly respected.

\* \* \*

(၁၃၁) လောက၌ ပေးကမ်းခြင်းသည် ချစ်စေတတ် သော ဆေးတည်း။ ဝန်တိုခြင်းကား မုန်းစေတတ်သော ဆေးတည်း။ ပေးကမ်းခြင်းကား အခြွေအရံများသော ဆေးတည်း။ ဝန်တိုခြင်းကား အထီးကျန်သော ဆေး တည်း။

(131) In this world, charity is a love potion. Miserliness is a poison of hate. Charity attracts many attendants. Niggardliness leaves the miser alone.

ရှင်းချက်။ ။ ပေးကမ်းစွန့်ကြခြင်းသည် ပီယဆေး ဖြစ်၏။ နှမြောကပ်ငြိခြင်းသည် အမုန်းဆေး ဖြစ်၏။ ပေးကမ်းစွန့်ကြဲလျှင် အခြွေအရံပေါသည်။ နှမြော ကပ်ငြိလျှင် အခြွေအရံမဲ့ပြီး တစ်ကိုယ်တည်း နေရချေ မည်။ ခြွေမှရံသည်ဟု ဆို၏။

Explanation: Charity is a love potion. Stinginess is a hate poison. If one gives something (money or things), many will be willing to serve him. A miser has no attendant, and so he has to remain a lonely person.

\* \* \*

(၁၃၂) လောက၌ များစွာကုန်သော ဂုဏ်ကျေးဇူးမှ ကင်းကုန်သူတို့အား ညီညွတ်သည်ရှိသော် အောင်အပ် သောရန်ကို အောင်နိုင်၏။ မြက်ဖြင့်လွန်ကို ကျစ်အပ်၏။ ထိုလွန်ဖြင့် ဆင်ပြောင်ကိုလည်း ဖွဲ့နိုင်သလျှင်ကတည်း။

(132) In this world if many persons who have no worth of their own are united, they can conquer what is to be conquered. A rope is made of grass, and that rope can be used to tie up a huge elephant.

ရှင်းချက်။ ။ ညီညွတ်ခြင်းသည် အင်အားဟူသော ဆိုရိုးစကားကို ဖော်ပြခြင်း ဖြစ်သည်။ တစ်ဦးချင်းအား ဖြင့် ဂုဏ်သတ္တိမရှိသောသူများစွာကို စုစည်းလျှင် ခဲခက် သောကိစ္စများကိုပင် ပူးပေါင်း ဆောင်ရွက်ခြင်းဖြင့် ပြုလုပ်ထားသောကြိုးသည် ဆင်ပြောင်ကြီးကို ထိန်းချပ် နိုင်လောက်အောင် ခိုင်၏။

Explanation: This is the description of the saying, "Union is strength." Individually worthless persons can be united and with their united effort they can achieve many difficulties. A rope made of grass can curb a large elephant; the rope is so strong.

\* \* \*

(၁၃၃) ဗိုလ်ပါရဲမက်သဟဲအဖော် ပြည့်စုံညီညွတိလျက် လည်း ရန်ကို မအောင်စွမ်းနိုင်သောမင်းတား တန်ခိုးဖြင့် ဘယ်ပြုအံ့နည်း။ လေထောင့်ရှိသောအရပ်၌ ညှိအပ် သောမီးသည် အလိုလိုသာလျှင် ငြိမ်းချေသလျှင်တတည်း။

(133) How will the king who cannot conquer the enemy although his troops are united? A fire lit in a windy place will die by itself.

ရှင်းချက်။ ။ ညီညွတ်သောအင်အားစု ရရှိပါ လျက်နှင့် ရန်သူကို မအောင်နိုင်သောမင်းသည် ခေါင်း ဆောင်မှု ညံ့၏။ လေထန်သောအရပ်၌ မီးညှိ၍ မရနိုင် သတဲ့သို့ ခေါင်းဆောင်မှုညံ့လျှင် အောင်မြင်မှု မရနိုင်။ နောက်လိုက်တို့သည် အစုအဝေးအဖြစ် အရေးပါသည် နှင့်အမျှ ခေါင်းဆောင်သူ၏စွမ်းရည်လည်း အရေးပါ လှ၏။ ပို၍ပင် ပါပေသည်။

Explanation: The king who cannot win the war although he has a united army. A fire cannot be successfully lit in a windy place. So also, poor leadership will not achieve anything. A united body of followers is clearly important, but able leadership is equally, or even more, important.

(၁၃၄) ကာမစည်းစိမ်ကို မင်းနှင့်အတူ တရံတစ်ဆစ်မျှ မခံစားရာ။ အသွင်လည်းကောင်း၊ အရသာ စားခြင်းကို လည်းကောင်း၊ ပန်းပန်ခြင်း၊ နံ့သာထုံခြင်းကိုလည်း ကောင်း၊ ပုဆိုးအဝတ်ကိုလည်းကောင်း၊ တန်ဆာဆင် ခြင်းကိုလည်းကောင်း အလုံးစုံကို မင်းနှင့်အတူ မပြုရာ။

(134) One should not enjoy sensual pleasures, or assume the apperance, or take the delicious

food, or use flowers or toilet, or wear dress or adorn one self in the same manner as the king.

ရှင်းချက်။ ။ ဘုရင်ကိုတုပြီး အနေအထိုင် အပြု အမူတို့ကို မပြုသင့်။ ပြုလျှင် မင်းက သူ့ကို ပြိုင်ရ ကောင်းလားဟူသောသဘောဖြင့် အမျက်ထွက်ကာ အပြစ်ဒဏ် ပေးလိမ့်မည်။ ဤဝါဒသည် ရှေးခေတ်နှင့် ဆိုင်သည်။ ယခုခေတ်သည် ဘုရင်ခေတ် မဟုတ်တော့ ပေ။ ရှိနေသော ဘုရင်သည်လည်း အမည်ခံတို့သာ ဖြစ် ၏။ သို့သော် ဤစကား၏ရသသည် ယခုတိုင် ရှိနေ သေးသည်။ မတူလျှင် မတုနှင့်။ တုလျှင် ဒုက္ခ ရောက်နိုင် သည်ဟူသော ဩဝါဒ ဖြစ်သည်။ မတူသနှင့် တုလျှင် တုသူမှာ နှစ်နာဖွယ်သာ ရှိသည်။ မတူသည်မှာ တူလာ မည် မဟုတ်။ မိမိ၏ဘဝက ခင်းပေးထားသောလမ်းကို သာလျှောက်လျှင် မိမိအဖို့ သတ်မှတ်ထားသောပန်းတိုင် သို့ ရောက်ပေလိမ့်မည်။

Explanation: One should not imitate the ways of a king. He may be offended, and the imitator will get punishment. This advice is for ancient times. At present, the age of kings has passed, and the few monarchs are kings just in name. But

the essence of that advice remains. Do not imitate if one is not equal to the other, or one would get into troubl. That is what the advice means. The imitator will never be the same as the imitated. If one walks along the path paved by one's destiny, he will eventually reach the destination prescribed for him by his *kamma*.

(၁၃၅) မင်းကား ငါ၏ခင်ပွန်းသည် မဖြစ်။ မင်းကား ဂုဏ်ရည်တူသော အပေါင်းဖော်သည် မဖြစ်၊ ဤမင်းကား ငါ၏အရှင်တည်း။ ဤသို့စိတ်၌ အပြီးကောင်းစွာ ထားရာ ၏။

(135) The King is not my friend, nor is he my companion with equal status. He is my lord. Keep this in mind for ever.

ရှင်းချက်။ ။ ဘုရင်ကို မိတ်ဆွေဟု မမှတ်သင့်၊ ဂုဏ်ရည်တူ အပေါင်းအဖော်ဟူ၍လည်း မမှတ်သင့်။ ယင်းသို့မှတ်ထင်ပြီး အရောဝင်လျှင် ဘုရင်က သူ့ကို အရိုအသေတန်သည်ဟု ထင်လိမ့်မည်။ သူ့ကို အရှင် သခင်ဟူ၍သာ အမြဲမှတ်သင့်သည်။ **Explanation:** The king is not one's friend or one's equal. He is one's lord. If one mistakes the king as friend or equal, the king will think that one is taking advantage. One should always regard him as one's lord.

(၁၃၆) မင်းခယောက်ျားသည် မင်းအား အလွန်ဝေးသော အရပ်၌ မခစားရာ။ အလွန်နီးသည်၌ မခစားရာ။ လေညာ မခစားရာ။ အလွန်နိမ့်သော အရပ်၌လည်း မခစားရာ။ အလွန်မြင့်သော နေရာ၌လည်း မခစားရာ။ ဤသို့ ခြောက်ပါးသောအပြစ်တို့ကို ကြည့်ရာ၏။ မီးကဲ့ သို့ စောင့်စည်းလျက် တည်ရာ၏။

(136) A servant of the king should not wait upon the king at a great distance, or too near, or directly in front, or ing the direction of the wind, or in a place too high or too low. He should avoid these six faults, in the way as one who keeps away from the fire. ရှင်းချက်။ ။မင်းကို ခစားရာ၌ အထူးသတိထားရ မည်။ သင့်တော်သောနေရာမှ ခစားရမည်။ သို့မဟုတ် လျှင် အပြစ်ဖြစ်နိုင်သည်။ မင်းခယောက်ျား ကမ်းနားသစ် ပင်ဆိုသော စကားရှိသည်။ အခါမလင့် မင်းပြစ်မင်းဒဏ် ခံရတတ်သည်။

Explanation: In waiting upon the king, the king's servant should very careful. Or he could in fault. There is a saying to the effect that a king's servant is like a tree on the edge of the bank of a river. It means that he could get punishment at any time, just as the tree could be uprooted and falls into the river.

(၁၃၇) မြတ်စွာဘုရားနှင့်တူသော ကျေးဇူးရှိသောသူ ဖြစ်လင့်ကစား မင်းတည်းဟူသော မှီရာမရ မတင့် တယ်။ ပတ္တမြားသည် အဖိုးအတိုင်းမသိ ထိုက်သော် လည်း ရွှေကိုမှီမှုသာလျှင် တင့်တယ်၏။

(137) Even a person having the qualities of Buddha is not in a position of advantage if not under the patronage of the king. The ruby, though princeless, is not becoming if it is not set in gold.

ရှင်းချက်။ ။ဘုရင်၏ ဘုန်းတန်ခိုးသည် ကြီးလှ၏။ တစ်ယောက်သောသူ၌ မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့ ဂုဏ် ကျေးဇူး ရှိနေစေကာမူ ဘုရင့်ကျေးကျွန် ဖြစ်သည့် အလျောက် ဘုရင်၏အရိပ်အောက်တွင် မရှိလျှင် မတင့်တယ်။ ပတ္တမြားသည် အဖိုးမည်မှု တန်စေကာ မူလည်း ရွှေမကွပ်လျှင် မတင့်တယ်။ ဤအဆိုသည် ဘုရင်ကို အကြီးအကျယ် မြှောက်စားထားသော အဆို ဖြစ်သည်။ နီတိဆရာက သူ့စာကို ဘုရင့်ကို ဦးစွာဆက် ရမည်ဖြစ်သဖြင့် မင်းအကြိုက်ဆိုလိုက်ခြင်း ဖြစ်သည်။ ထင်ရသည်။

**Explanation**: The king's power is great. Even if one has the attributes of **Buddha**, (even if he is

so exalted), he is just a subject of the king. Unless he is under the patronage of the king, he is not at an advantage. We think that the Niti master who was obliged to submit his treatise to the king for approval and patronage, tries to please the king.

ရာဇကဏ္ဍာ မင်းကိုဆိုရာဖြစ်စသာ အစန်းသည် ပြီးပြီး The chapter on "The King" ends.

## စာခန်း(၇) ပတိဏ္ဏက ကဏ္ဍ <u>Chapter (7)</u> "Miscellaneous"

(၁၃၈) မိန်းမနှင့် နှီးနှောသော ရမာန်း၌ အဘယ်မှာ သီလ ရှိအဲ့နည်း။ အသားစားကြူသောသူ၌ အဘယ်မှာ သနားရှိအဲ့နည်း။ သေသောက်ကြူသည့်သူ၌ အဘယ် မှာ စကားမှန်အဲ့နည်း။ အလို ရမ္မက်ကြီးသောသူ၌ အဘယ်မှာ အရှက်ရှိအဲ့နည်း။ အပျင်းကြီးသောသူ၌ အဘယ်မှာ အတတ်ရှိအဲ့နည်း။ အမျက်ကြီးသောသူ၌ အဘယ်မှာ ၁စွာရှိအဲ့နည်း။

(138) How can there be *sila* (precept) in monk who cohabits with a woman? How can the man who is a great eater of meat have pity? How can a heavy drinker speak the truth? How can a lascivious person have the sense of shame? How

can a sluggard have learning? How can a person of great anger have wealth?

ရှင်းချက်။ ။ အကျင့်ဆိုးသူတို့ ပျက်စီးရခြင်း အကြောင်းကို ဖော်ပြသည်။ မိန်းမနှင့် ပေါင်းသင်းနေ သော ရဟန်းသည် ပါရာဇိကကျ၍ အဘယ်မှာ သီလ ရှိမည်နည်း။ အသားစားကြူးသူသည် သနားကြင်နာ ခြင်း ကင်း၏။ အရက်သမားသည် စကားမမှန် ဖြစ်တတ် သည်။ အလိုရမ္မက်ကြီးသူမှာ ရှက်ရကောင်းမှန်း မသိ ချေ။ အကုသိုလ်ပြုရမှာ မရှက်ချေ။ ပျင်းသူ စာမတတ် ချေ။ ဒေါသကြီးသူသည် မည်သည့်အလုပ်အကိုင်နှင့်မှု မသင့်သောကြောင့် ဥစ္စာပစ္စည်းရှိနိုင်မည် မဟုတ်ချေ။

Explanation: Persons with bad habits are liable to ruin. The monk who cohabits with a woman falls from the state of being a monk, according to *Parazikan* rules of conduct. The great meat-eater does not have pity. The drunkard is a habitual liar. The passionate person has no sense of shame. He does not hesitate to commit a sin. The lazy one will not learn anything. The irritable person is not fit for any work, so he will not have wealth.

(၁၃၉) သေသောက်ကြူးသောသူသည်လည်းကောင်း၊ အခါမဟုတ်သည်၌ သွားလေ့ရှိသောသူသည်လည်း ကောင်း၊ သဘင်အသွားများသော သူသည်လည်း ကောင်း၊ ကြွေအန် အစရှိသော လောင်းတစားကြူး သောသူသည်လည်းကောင်း၊ မကောင်းသောအဆွေ ခင်ပွန်းရှိသော သူသည်လည်းကောင်း၊ ပျင်းရိဖင့်နွှဲသော သူသည်လည်းကောင်း ဤသူတို့ကား စည်းစိမ်တို့သည် ပျက်ဆီးအံ့သော အကြောင်းတည်း။

(139) The drunkard, the one who is in the habit of going out at untimely period, the one who goes to theater often, the regular gambler, the one who has bad friends, the lazy one. These persons are liable to ruin.

ရှင်းချက်။ ။အမူအကျင့်ဆိုးမှာ အလွန်အကျွံရှိသူ တို့သည် ပျက်စီးတတ်သည်။ အရက်သမား၊ ညဉ့် နက်သန်းခေါင် လမ်းထွက်သူများ၊ ပွဲကြိုက်သူများ၊ ကစားသမားများ၊ အပေါင်းမှားသူများ၊ လူပျင်းများသည် ပျက်စီးကြမည်သာ ဖြစ်၏။ သူတို့ ပျက်စီးကြပုံကို အများ မြင်တွေ့နိုင်သည်။

**Explanation**: People with an excess of bad habits are going to ruin. The drunkard, person who

goes out at untimely hours, regular theatre-goer, gambler, person falling into bad company, sluggard: they are all going to ruin. All can see how they are ruined.

\* \* \*

(၁၄၀) နေ့ အခါ၌ မရှုဦးဘဲ မဆိုအပ်၊ ညဉ့်အခါ၌ မမေး ဦးဘဲ မဆိုအပ်၊ ဘေးမှကြောက်သော တောမုဆိုးသည် တော၌ရှေ့နောက်ရှုလျက် သွားသကဲ့သို့ ကျင့်အပ်၏။ (140) In daytime one should not talk about others without looking around, at night one should not speak without being asked. One should be as careful as the hunter who is afraid of harm, looks front and back while going about in the forest...

ရှင်းချက်။ ။ စကားကို အမှတ်မထင် မပြောရာ။ နေ့တွင်မဆိုခင် ဟိုဟိုသည်သည် ဦးစွာ ကြည့်သင့်သည်။ ည၌ သူတစ်ပါးက မမေးဘဲနှင့် မဆိုသင့်ပေ။ တောထဲသို့ လှည့်သွားသောမုဆိုးသည် ဘေးအန္တရာယ် ကြောက် သောကြောင့် ပတ်ဝန်းကျင်ကို ကြည့်၍သွားသကဲ့သို့ ကျင့်ရာ၏။

**Explanation**: One should not speak carelessly. In daytime he should look around before speak-

ing. At night time he should not speak without being asked. The hunter fears danger which could come from any direction. So when goes about in the forest he looks around.

\* \* \*

(၁၄၁) အသက်ရှင်လျက်လည်း သေသူဟူ၍ ငါး ယောက်သော သူတို့ကို ဗျာသဆရာသည် ကြားအပ် ကုန်၏။ ဆင်းရဲသောသူ၊ အနာနှိပ်စက်သောသူ၊ မိုက်မဲ သောသူ၊ မြီများသောသူ၊ မင်းဝယ်ကိုယ်ကြပ်ခစားသော သူ၊ ဤသူတို့တည်း။

(141) Though alive, these five persons are dead declares the **Niti** master, **Byasa**; The poor man the ailing man, the foolish man, the man with many debts, and the man who serves the king.

ရှင်းချက်။ ။ ဤငါးဦးသည် အသက်ရှင်သော် လည်း သေသကဲ့သို့ ဆင်းရဲကြ၏။ ငွေကြေးမဲ့သူ နာမကျန်းသူ၊ မိုက်မဲသူ၊ ကြွေးများသူ၊ ဘုရင်ကို ခစား ရသူ။ ဤငါးဦးသည် ရှင်လျက် သေသူများပင်တည်း၊ ထိုသူတို့သည် အခြားသူများကဲ့သို့ လွတ်လပ်ခြင်း မရှိ ဒုက္ခအသီးသီး ရောက်ကြရသည်။ အသက်ရှင်လျက် လူ့စည်းစိမ်ကို မခံစားကြရသဖြင့် သေသူတို့ကဲ့သို့ပင် ဖြစ်၏ဟု နီတိဆရာ ဗျာသက ဆိုသည်။

Explanation: Though alive, these five persons are to be taken as dead. They are man in poverty, man in sickness, man in folly, man in deep debt and man in the service of the king. They are as bad as dead because they are not able to enjoy the pleasures of human life, so says Niti master Byasa.

\* \* \*

(၁၄၂) ပညာရှိတို့သဘောကား မရောက်သေးသော ဘေးကို မြင်သည်ရှိသော် အဝေးကလျှင် ကြဉ်ရာ၏။ ရောက်ပြီး ရောက်ဆဲသော ဘေးကို မြင်မူကား ကြောက်ရွံ့တတ်သော သဘောမရှိသည် ဖြစ်၏။

(142) The wise man on seeing the danger that is coming avoids it from afar, but when he sees danger arriving, he faces it without fear.

ရှင်းချက်။ ။ လာမည့်ဘေးကို အဝေးမှ ရှောင်ရာ ၏။ ရောက်လာပြီဖြစ်သောဘေးကို မကြောက်မရွံ့ ရင်ဆိုင်ရာ၏ဟူ၍ ဆိုလိုသည်။

**Explanation**: This stanza means that the coming danger should be avoid from afar and that the arriving danger should be faced without fear.

\* \* \*

(၁၄၃) လောက၌ အအိမ်ကြူးသောသူသည် လည်း ကောင်း၊ မေ့လျော့သောသူသည် လည်းကောင်း၊ ချမ်းသာစွာ နေတတ်သောသူသည် လည်းကောင်း၊ အနာရှိသောသူ လည်းကောင်း၊ ပျင်းသောသူ လည်း ကောင်း။ အလိုကြီးသောသူ လည်းကောင်း၊ အမှုသစ် ၌ မွေ့လျော်သောသူလည်းကောင်း ဤခုနစ်ယောက် သောသူတို့သည် ကျမ်းဂန်မှု ကင်းကုန်၏။

(143) In this world, the person who sleeps too much, the one who is forgetful, the one who lives in complacence, the one who is ailing, the lazy one, the passionate person, the person who delights in new actions: these seven do not resort to books.

ရှင်းချက်။ ။ ဖော်ပြပါ ပုဂ္ဂိုလ်ခုနှစ်ယောက်သည် စာပေကျမ်းဂန်ကို ဖတ်ရှုလေ့လာခြင်း မပြုကြဟု ဆိုလို သည်။

**Explanation**: This stanza says the seven persons mentioned are not given to the study of books.

\* \* \*

(၁၄၄) အိုလာဘ်၊ သူ့ဆင်းရဲသို့သွားပါလေ။ လာဘ်များ သောသူသည် လာဘ်ဖြင့်ပြည့်၏။ အိုပဇ္ဇုန်နတ်၊ ကြည်း၌ ရွာလေကုန်။ သမုဒ္ဒရာသည် ရေဖြင့်ပြည့်၏။ ဤ သဘာဝတရားသည် မရှိ။ ကံသာလျှင် ပဓာနတည်း။ (144) Oh, riches! Go to the poor man. The rich man has wealth in full. Oh, Rain-God! Pour on the dry land. The ocean is full with water. This prayer is of no avail. No such thing comes up as prayed for Kamma is regins supreme.

ရှင်းချက်။ ။ ဆင်းရဲသောသူကို လာဘ်လာဘ ပေး၍မရ။ မိုးခေါင်ရေရှားအရပ်၌လည်း မိုးရွာစေခြင်း ငှာ မစွမ်းသာ။ ဤဆုတောင်းသည် အချည်းအနှီးတည်း။ ကံသွာလျှင် ပဓာနတည်း။ Explanation: All the things are arranged by Kamma. The rich is rich. The poor is in the destitution. The ocean is full with water. May the rain fall on dry land! Such prayer is in vain. Kamma is the chief factor. We cannot amend as we wish, so we must accept cheerfully what Kamma offers us.

\* \* \*

(၁၄၅) လောက၌ ပြုဖွယ်ကိစ္စသည် ပြုပြီးသည်ရှိသော် ပြုတတ်သူကို တစ်စုံတစ်ယောက်သောသူသည် တစ်ဖန် မရှုကြည့်တတ်။ ထို့ကြောင့် ခပ်သိမ်းကုန်သော အမှု တို့ကို အကြွင်းအားဖြင့် ပြုရာ၏။

(145) When one has done what is to be done, the one who requested him to do it does not look ack upon him. So, one should leave something still to be done.

ရှင်းချက်။ ။ တစ်ပါးသောသူအား အကျိုးဆောင် ပေးသဖြင့် အကျိုးရသူသည် အကျိုးရပြီးသည့်နောက် အကျိုးပြုသူကို ပြန်လှည့်မကြည့်တတ်ချေ။ ထို့ကြောင့် တစ်ခုခု လုပ်ဆောင့်ပေးလျှင် ပြီးပြည်စုံသည်အထိ လုပ်မပေးဘဲ အနည်းငယ် ချန်ထားသင့်သည်။ သို့မှသာ ထိုသူက မိမိထိုဆက်၍ ဂရုထားပေလိမ့်မည်။

Explanation: A person does a good turn, but the receiver of the benefit does not turn back to look upon him. When one's wishes are fulfilled, one usually fails to look up to him. (He fails to thank him.) So, do not do things completely for a person, leave something to be done. Then only that person's attention will linger upon the benefactor.

\* \* \*

(၁၄၆) လောက၌လဲသည် ပေါ့၏။ ထိုထက် လျှပ်ပေါ် သောသူသည် ပေါ့၏။ ထိုထက် ဆရာမိဘတို့၏ အဆုံး အမကို မခံသောသူသည် ပေါ့၏။ ထိုထက် မြတ်ဗုဒ္ဓ၏ သာသနာတော်၌ မေ့လျော့သောသူသည် ပေါ့၏။ (146) In this world, cotton is light, lighter is the wonton; lighter still is the one who does not accept the admonition of teachers and parents; even lighter is the person who disregards the admonition of **Buddha**.

ရှင်းချက်။ ။ လဲသည် ပေါ့၏။ လျှပ်ပေါ် သူသည် ပို၍ ပေါ့၏။ ထိုထက်ပို၍ပေါ့သူသည် ဆရာမိဘတို့၏ အဆုံး အမကို မခံသူဖြစ်သည်။ အပေါ့ဆုံးမှာ ဗုဒ္ဓ၏ အဆုံးအမ ကို လျစ်လျူရှုသူ ဖြစ်ချေသည်။ ဤနေရာ၌ ပေါ့သည် ဟူရာ၌ အလေးချိန် နည်းခြင်းကို လဲ၌သာဆို၏။ အခြား နိုင်းယှဉ်ချက် အဆင့်ဆင့်တို့တွင် ပေါ့သည်ဟူသည်မှာ ပေါ့တန်သည်။ အသုံးမကျ တန်ဖိုးမရှိဟူ၍ ဆိုလိုသည်။

Explanation: Cotton is light. The wonton person is lighter. The one who disobeys his teachers and parents is still lighter. The one who disobeys his teachers and parents is still lighter. The one who neglects the teaching of *Buddha* is the lightest. Here, in this context, the meaning of "light" varies. In the first instance it refers to small weight. In the remaining instances, it means " of no worth", "useless".

\* \* \*

(၁၄၇) လောက၌ ကျောက်ထီးသည် လေး၏။ ထိုထက် နတ်တို့၏ ပြောကြားခြင်းသည် လေး၏။ ထိုထက် ဆရာ မိဘတို့၏ အဆုံးအမသည် လေး၏။ ထိုထက် ဗုဒ္ဓ မြတ်စွာ၏စကားသည် လေး၏။ (147) In this world, the umbrella made of stone is heavy. Still heavier, or of more weight, is the word of the gods. Weightier still is the admonition of teachers and parents. The word of **Buddha** is of greatest weight.

ရှင်းချက်။ ။ ရှေ့အပိုဒ်ကို ပြောင်းပြန်ယှဉ်ပြချက် ဖြစ် သည်။ ကျောက်ထီးသည် အလေးချိန်လေး၏။ နတ် စကား၊ ဆရာမိဘစကားနှင့် ဗုဒ္ဓစကားတို့သည် ပို၍ပို၍ အဓိပ္ပာယ် လေးနက်ပေသည်။

**Explanation**: This is the contrast of the preceding stanza. The stone umbrella is heavy. The word of the gods, that of teachers and parents and, finally, the word of **Buddha** are respectively more weighty.

\* \* \*

(၁၄၈) လောက၌ လက်ယာလက်ကား ကိုယ်၏ ကျွန် မည်၏။ ဤလက်ယာလက်၌ လက်သန်းကား နား၊ နှာခေါင်းတို့၏ လည်းကောင်း၊ မျက်စိတို့၏လည်း ကောင်း ကျွန်မည်၏။ လက်ဝဲလက်သည် ခြေတို့၏ ကျွန်မည်၏။ (148) In this world, the right-hand is the slave of the body. The little finger of the right hand is the slave of the ear, the nose and the eyes. The left-hand is the slave of the feet.

ရှင်းချက်။ ။ လက်ယာလက်သည် ကိုယ်၏ ကျွန်ဖြစ် သည်။ လှုပ်ရှားမှုများ၌ လက်ယာလက်ကို အသုံးများ သည်။ မျက်စိ၊ နား၊ နှာခေါင်းတို့အတွက် လက်ယာ လက်သန်းကို အသုံးများသည်။ လက်ဝဲလက်မှာမူ ခြေထောက်အတွက် အသုံးပြုရသည်။ များသောအား ဖြင့် ကိုယ်အထက်ပိုင်းအတွက် လက်ယာလက်ကို သုံး မည်။ အောက်ပိုင်းအတွက် လက်ဝဲလက်ကို အသုံး များသည်။

**Explanation**: Right-hand is the body's slave. Most of movements and doings are made with the right-hand. As for the left-hand, it is used to deal with the feet. Usually, the upper part of the body is served by the right-hand while the left-hand is used for the lower part.

\* \* \*

(၁၄၉) ကွမ်း၏ အလယ်ဖြစ်သော အရွယ်၌ ကုဝေရ နတ်သည် ခပ်သိမ်းစောင့်၏။ အရင်၌ ဘီလူးသည် စောင့်၏။ အဖျား၌လည်း ဒေဝမိစ္ဆာနတ်ယုတ်သည် စောင့်၏။ ထို့ကြောင့် ထိုအရင်း အဖျားတို့ကို ဖြတ်၍ စားငြားအံ့၊ ကျက်သရေသည်သာလျှင် ပွား၏။

(149) The middle part of a betel leaf is guarded by *Kuvera* god, at the base guards the ogre, and the evil god guards the tip. So the base and the tip of the betel leaf should be cut off before chewing the leaf, and that act is auspicious.

ရှင်းချက်။ ။ ဤအပိုဒ်သည် ကွမ်းစားလေ့ရှိသောသူ (အိန္ဒိယလူမျိုးများ) အတွက် ဖြစ်သည်။ ရှေးမြန်မာတို့ လည်း ကွမ်းစားမည်ဆိုလျှင် အရင်းနှင့်အဖျား ကိုက် ဖြတ်ပြီးမှ ကွမ်းရွက်တို ဝါးကြသည်။

**Explanation:** This stanaza is meat for betelchewing people, (especially the Indians). The Myanmar of old usually followed this advice. They cut off the base and the tip of the betel leaf before they started chewing it.

\* \* \*

(၁၅ဝ) ဗြဟ္မာသည်သာလျှင် သင်ပုဏ်းကို စောင့်၏။ နတ်သည်လည်း ကမ္မလွှေကို စောင့်၏။ ထိုကြောင့်သာ လျှင် အတတ်သင်သော သူတို့သည် ထိုဗြဟ္မာ၊ ထို ဗိဿဏိုးတို့ကို ပူဇော်စေကုန်သည်။ အခါခပ်သိမ်း ထို ပူဇော်တတ်သူတို့ကို မြတ်နိုးတတ်ကုန်၏။

(150) Barhama looks after the slate. The god (Vishnu) watches the wrapper of the slate. The learners adore that Brahma and that Vishnu god These celestials always look upon the worship pers with love and kindness.

ရှင်းချက်။ ။ ဤစာပိုဒ်သည်လည်း အိန္ဒိယ ရှေး ဟောင်းကျမ်းများအလိုကို ဖော်ပြသည်။ ပညာသင်သူ တို့က ဗြဟ္မာကြီးနှင့် ဗိဿဏိုးနတ်တို့ကို ပူဇော်လျှင် ပညာတိုးတက်သည်ဟု ယူဆခဲ့ကြသည်။

**Explanation**: This stanza relates the custom as prescribed ancient Indian treatises.

\* \* \*

(၁၅၁) နွားတို့သည် ခပ်သိမ်းသောလူတို့အား အကြင် ကြောင့် ကျွေးမွေးတတ်ကုန်၏။ စည်းစိမ်ကို ပေးတတ် ကုန်၏။ ထို့ကြောင့်သာလျှင် အမိအဖကဲ့သို့ နွားတို့ကို မြတ်နိုးရာ၏။ အရှိအသေလည်း ပြုရာ၏။ (151) Cattle feed human beings and provide them with wealth. For that reason cattle should be adored and respected by people.

ရှင်းချက်။ ။ ဟိန္ဒူလူမျိုးတို့၏ ဝါဒအရ နွားတို့သည် လူတို့အား အာဟာရ တိုက်ကျွေး၏။ စည်းစိမ်ဥစ္စာတို့ ပွားစေ၏။ ထိုအကြောင်းကြောင့် နွားတို့ကို လူတို့က ချစ်ခင်မြတ်နိုးရပေမည်။

**Explanation**: According to a doctrine held by the Hindus of India, cattle provide (human beings) with nourishment and promote prosperity. Therefore, people must love and adore cattle.

\* \* \*

(၁၅၂) အကြင်သူတို့သည်လည်း နွား၏အသားကို စားကုန်၏။ ထိုသူတို့သည် အမိ၏အသားကို စားသည် မည်ရာ၏။ ထိုနွားတို့သည် သေကုန်သည်ရှိသော် လင်းတတို့အား ပေးရာ၏။ ရေအယာဉ်၌သော်လည်း မျှောရာ၏။

(152) Those who eat cattle-flesh are like those eating their mother's flesh. When cattle die, they should be thrown to vultures or into the water.

ရှင်းချက်။ ။ ရှေ့မှာပါသော နွားအကြောင်း အဆက် ဖြစ်သည်။ ဟိန္နူတို့သည် နွားသား မစားကြရပေ။ နွားကို မိဘသဖွယ် လေးစားကြသည်။ နွားသေလျှင် လင်းတ စားရန် ပစ်ထားခြင်းသော်လည်းကောင်း၊ ရေ၌ မျှော ခြင်းသော်လည်းကောင်း ပြုရာ၏။

**Explanation**: This is a continuation of the preceding statement on cattle. **Hindus** must not take cattle-flesh. If cattle die, they should be given to vultures to eat, or thrown into a stream or a river.

\* \* \*

(၁၅၃) ကြာသပတေးနေ့၌ အတတ်ပညာစ၍ သင်မူ ကား ပြီးစီး၏။ တနင်္ဂနွေနေ့၊ သောကြာနေ့၌ သင်မူကား လျစ်လျူရှု၏။ ဗုဒ္ဓဟူးနေ့၊ တနင်္လာနေ့၌ သင်မူကား အတတ်မတတ်ရာ။ စနေနေ့၊ အင်္ဂါနေ့၌ သင်မူကား သေရာ၏။

(153) If one starts learning a lesson on a Thursday, the purpose of learning will be achieved. If one starts on a Sunday or a Friday, the study will be successful only by a half. If the starting day is either a Wednesday or a Monday, the studying

will not succeed. If one starts the study on a Saturday or a Tuesday, the student will probably die.

ရှင်းချက်။ ။ ဤစာပိုဒ်သည်လည်း ဟိန္ဒူကျမ်းများ အလို ဖြစ်သည်။ ပညာစသင်လျှင် ကြာသပတေးနေ့က စလျှင် ပညာတတ်မြောက်မည်ဟူသော အယူကို ရှေးခေတ်မြန်မာတို့လည်း ယူကြ၏။ စင်စစ်မှာ ပညာစ သင်ရက် ရွေးစရာ မလိုပေ။ သင်သူက ကြိုးစား၊ ဆရာ ကလည်း ကောင်းစွာသင်ကြားပေးလျှင် ပညာတတ်မည် သာတည်း။

Explanation: This stanza is also in accordance with **Hindu** treatises. The belief that the starting date of learning should be a Thursday was taken up by ancient **Myanmars**. In fact, there is no need to choose a particular date for starting a study. If the pupil tries hard, and the teacher teaches him well, he will become conversant with the subject he studies.

\* \* \*

(၁၅၄) လဆန်းရှစ်ရက်၊ လဆုတ်ရှစ်ရက်နေ့၌ အတတ် ပညာသင်မူကား ဆရာကို သတ်သည် မည်၏။ လဆန်း ဆယ့်လေးရက်၊ လဆုတ် ဆယ့်လေးရက်တို့၌ အတတ် သင်မူကား တပည့်ကိုသတ်သည် မည်၏။ လဆန်းဆယ် ရက်၊ လဆုတ် ဆယ်ရက်နေ့၌ အတတ်ပညာသင်မူကား အတတ်ကို သတ်သည်မည်၏။ လပြည့်နေ့၌ အတတ် ပညာကို သင်မူကား အမိအဖကို သတ်သည်မည်၏။

(154) Learning lessons on the eight waxing and waning of the moon is like killing the teacher. If on the fourteen waxing and waning, it is like killing the pupil, if on the tenth waxing and waning, it is like killing the study itself, and if on the fullmoon day, it is like killing the parents.

ရှင်းချက်။ ။ ရှေးဟိန္ဖူတို့၏ အယူဖြစ်သည်။ ဗဟု သုတအဖြစ် မှတ်ထားကြရမည်သာ ဖြစ်သည်။

**Explanation**: Just the view of ancient Hindus. We have to note it only as general knowledge.

(၁၅၅) လောက၌ အတတ်ပညာသင်သောသူသည် လဆန်းခုနစ်ရက်၊ လဆုတ်ခုနစ်ရက်၌ အုန်းသီး မစား ရာ။ ကိုးရက်မြောက်၌ အိမ်ဘူးကို ထို့အတူ မစားရာ။ ဆယ်ရက်မြောက်၌ ကင်းပိန့်ကို မစားရာ။ သုံးရက် မြောက်၌ ဟင်းမျိုးကို မစားရာ။ စားမိငြားအံ့၊ အတတ် သည် ပျောက်၏။

(155) In this world, the student learning an art should not eat cocoanut on the seventh waxing and waning day of the moon. Nor should he eat pumpkin on the ninth day, nor on the twelfth day pinnam, nor curry on the third day. If he hapens to have eaten them, his knowledge will disappear.

ရှင်းချက်။ ။ အထူးရှင်းစရာလိုမည် မဟုတ်ပေ။ ဟိန္ဒူတို့၏ အယူမျှသာ ဖြစ်သည်။

**Explanation:** No explanation seems necessary. These are the views of old - time Hindus.

\* \* \*

(၁၅၆) လောက၌ အမျိုး၏အကျိုးငှာ တစ်ယောက်သော သူကိုစွန့်ရာ၏။ ရွာ၏အကျိုးငှာ အမျိုးကိုစွန့်ရာ၏။ ဇနပုဒ်၏အကျိုးငှာ ရွာကို စွန့်ရာ၏။ မိမိ၏ အကျိုးငှာ မြေအားလုံးကို စွန့်ရာ၏။

(156) In this world, for the good of the clan an individual should be sacrificed. For the good of

the village, the clean should be sacrificed. For the good of the region, the village should be sacrificed. For the good of oneself the entire world should be sacrificed.

ရှင်းချက်။ ။ အများအကျိုးအတွက် အနည်းကို စွန့်ရမည်ဆိုသည်မှာ အများအကျိုးရှိုရန် ဆောင်ရွက်ရာ တွင် တစ်ဦးတစ်ယောက်ကိုမငဲ့ဘဲ ဆောင်ရွက်သင့် သည်ဟု ဆိုလိုသည်။ နောက်ဆုံးဝါကျမှာ မိမိအကျိုး အတွက် ကမ္ဘာလောကကြီးတစ်ခုလုံးကို စွန့်ရသည် ဆိုသည်မှာ တစ်ကိုယ်ကောင်း ပြုကျင့်စေရန်ဆိုခြင်း မဟုတ်။ ရှေ့ဝါကျတွေမှာ အဆင့်ဆင့် အနစ်နာခံရမည် ဆိုထားသဖြင့် တစ်ကိုယ်ကောင်း ကျင့်ရမည်ဟု မရည်ရွယ်ပေ။ မိမိအကျိုးအတွက်ဟူသည်မှာ ဤနေရာတွင် မိမိသံသရာမှ လွတ်ရာလွတ်ကြောင်းအတွက် အစွန့်ကြီး စွန့်ရလိမ့်မည်ဟု ဆိုလိုသည်။

**Explanation**: In saying that the few must be sacrificed for the good of many, it means that one must not look for one's own good in working for the benifit of many people. The last sentence of this stanza refers to the good of oneself in the spiritual sense, not material. In the endeavour for

setting oneself free from the cycle of existences (samsara), one must renounce the entire world. That is grand renunciation.

\* \* \*

(၁၅၇) လောက၌ ခြင်္သေ့သည်လည်းကောင်း၊ သူတော် ကောင်းသည် လည်းကောင်း၊ ဆင်သည် လည်းကောင်း၊ ဤသူတို့သည် အကျိုးမရှိသော အရပ်ကိုစွန့်၍ သွားကုန် ၏။ ကျီးသည် လည်းတောင်း၊ ယုတ်မာသော ယောက်ျား သည်လည်းကောင်း၊ သမင်သည်လည်းကောင်း၊ ဤ သတ္တဝါတို့သည် ထိုမိမိတို့ ကျင်လည်ရာ အရပ်၌သာ လျှင် ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်ကုန်၏။

(157) In this world, the lion, the virtuous man, the elephant; these leave the place not suitable for them to remain. The crow, the wicked person, the deer: these creatures remain where they are until they die.

ရှင်းချက်။ ။ မိမိအကျိုးမရှိသော နေရာဒေသတွင် ဆက်လက်မနေသင့်။ သင့်တော်သော နေရာဒေသသို့ ပြောင်းရွှေ့သင့်သည်။ ခြင်္သေ့၊ သူတော်ကောင်းနှင့် ဆင် တို့သည် မနေကြပေ။ ကျီး၊ သူယုတ်နှင့် သမင်တို့သည် သူတို့ရှိရာ နေရာဒေသမှာပင် သေသည့်တိုင်အောင် နေကြသည်။ အကျိုးမပေးသောနေရာဖြစ်ငြားလည်း ပြောင်းရွှေ့ရန် မသိကြချေ။

**Explanation:** One should not stay on in a place which does not suit one's purpose. One should move to a more suitable place. The lion, the virtuous man and the elephant leave the place not suited to them, unlike the crow, the wicked man and the deer who remain where they are to the last.

\* \* \*

(၁၅၈) အကြင်အရပ်၌ မြတ်နိုးခြင်း မရှိ။ ချစ်ခြင်းလည်း မရှိ။ အဆွေခင်ပွန်းလည်းမရှိ၊ တစ်စုံတစ်ယာက်သော အတတ်ပညာ သင်စိမ့်သူလည်း မရှိ။ ထိုအရပ်၌နေခြင်း ကို မပြုရာ။

(158) One should not live in a place where there is no respect, no love, no friend, nor a teacher.

ရှင်းချက်။ ။ မြတ်နိုးမှု မရှိ၊ အချစ် မရှိ၊ အဆွေခင်ပွန်း မရှိ၊ ဆရာသမား မရှိ။ ယင်းတို့မရှိသောနေရာ၌နေလျှင် အကျိုးပျက်စီးမည်။ မနေသင့်ပေ။

**Explanation:** In a place there is no one to give respect, or love, or there is no friend or teacher. One should not live in such place.

\* \* \*

(၁၅၉) ပညာရှိသော်ကား လှမ်းသော ခြေတစ်ဖက်နှင့် တူသောအရပ်သစ်ကို မြော်တင်းသောစိတ်ဖြင့် သွား၏။ ရပ်သောခြေတစ်ဖက်နှင့်တူသော အရပ်ဟောင်းကို မခွာ သောစိတ်ဖြင့် ရပ်၏။ အရပ်သစ်ကို မစူးစမ်းဘဲ နေရာ ဟောင်းကို မစွန့်ရာ။

(159) The wise person has the mind directed to wards the new place, like the foot moving forward with hope. At the same time, he has the mind still on the old place, like the other foot standing still on the old place. One should not leave the old place without enquiring about the new place.

ရှင်းချက်။ ။ အဟောင်းမှ အသစ်သို့ ပြောင်းသင့်လျှင် ပြောင်းရမည်။ သို့သော် ပြောင်းတိုင်းလည်း မကောင်း ဟူ၍ ဆိုလိုသည်။ စိုင်သေကိုပစ်ပြီး စိုင်ရှင်ကို မလိုက် သင့်ဟု ဆိုကြသည်။ မသေချာဘဲ မလုပ်သင့်ဟု ဆိုလို ခြင်း ဖြစ်သည်။ တစ်ရွာမပြောင်း သူကောင်းမဖြစ် ဟူသောစကားကို သေချင်တဲ့ကျား တောပြောင်းဟူ သောစကားက ပြန်၍ ချုပ်ပေးသည်။

Explanation: If it is advisable to change from the old to the new it should be done. But not every change is good. There is saying, "Leaving the dead bison for the living one." It means one should not do anything without being sure. The saying, "if one does not move to a new village, one will not be a rich and respectable peron, "is checkmated by another saying which goes, " The tiger fated to die moves to another jungle."

\* \* \*

(၁၆၀) လောက၌ ရောင်းဝယ်သော အခါ၌လည်း ကောင်း၊ အတတ်သင်သောအခါ၌ လည်းကောင်၊ တစ်ဖန် အစေအပါးခံသောအခါ၌ လည်းကောင်း၊ မေထုံန်မှီဝဲသောအခါတို့၌လည်းကောင်း အရွက် အကြောက်ကို စွန့်သည် ဖြစ်ရာ၏။ (160) In this world, when doing business of selling and buying, or acquiring knowledge, or serving as a messanger, or copulating, one should suspend the sense of shame and fear.

ရှင်းချက်။ ။ အရောင်းအဝယ် လုပ်ရာမှာ အားနာ သည်။ မလုပ်သင့်ဟူသော သဘောထားမျိုး မရှိရ။ ပညာသင်ရာမှာလည်း မသိလျှင် မေးရမှာ မရှက်နှင့်။ မှားမှာမကြောက်နှင့်၊ သံတမန်အဖြစ် သွားရာတွင် ပြောစရာစကားကို မကြောက်မရွံ့ ပြောရပေမည်။ မေထုန်မှီဝဲရာတွင် အရှက်အကြောက်စိတ်ကို ခဏဖယ် ထားရပေမည်။

Explanation: In doing business of selling and buying one should not hesitate to haggle. One should not feel diffident; or think it is not fair. In acquiring knowledge one should not feel shy and hesitate to question about what one does not know, or fear to make mistakes. As a messanger, one should speak out without fear. In having sex, one should set aside for a while one's sense of shame and fear.

(၁၆၁) မိန်းမတို့၏ အစာစားခြင်းကား ယောက်ျားတို့ ထက် နှစ်ဆလွန်သည် ဖြစ်ရာ၏။ ပညာသည်လည်း လေးဆလွန်၏။ လုံ့လက ခြောက်ဆလွန်သည်လည်း ဖြစ်၏။ ကာမဂုဏ်တပ်မက်ခြင်းကာ ရှစ်ဆလွန်၏။

(161) The women's appetite is two times stronger than men; their intellignece is four times higher than men; their industry six times greater and their sensuality eight times greater than men.

ရှင်းချက်။ ။ အစားအသောက်မှာ မိန်းမက ယောက်ျား တို့ထက် နှစ်ဆပိုသည်ဆိုသည်မှာ အစားအသောက် ရွေးစားတတ်သည်။ ယောက်ျားလို တွေ့ ရာကြုံရာ စားခြင်းမျိုး မဟုတ်ပေ။ အစားအသောက် ချက်ပြုတ် တတ်သဖြင့် အစားကောင်းရွေးတတ်ဟု ဆိုလိုသည်။ လုံ့လ ခြောက်ဆ ပိုသည်ဆိုသည်မှာ အိမ်မှုကိစ္စတို့သည်၊ ထွေပြားလှသည်။ သေးငယ်သည့် ကိစ္စကလေးများကို ပင် လုပ်ရတာ အချိန်ကုန်သည်။ ထို့ကြောင့် မိန်းမတို့က ယောက်ျားထက် ခြောက်ဆပို၍ ကြိုးပမ်းအားထုတ်ရ သည်ဟု ဆိုလိုခြင်း ဖြစ်သည်။ ဉာဏ်သွားရာမှာ ယောက်ျားတို့ထက် လေးဆပိုသည်ဆိုရာ၌ ယောက်ျား

တို့ထက် ရုတ်တရက် ဉာဏ်ရည်သာသည်ကို ဆိုလို သည်။ ပရိယာယ်မာယာများခြင်းသည် ဉာဏ်များ<mark>ခြင်း</mark> ပင်ဖြစ်သည်။

Explanation: The women are twice better in appetite means they are good choosers of delicacies. Not like men who eat anything available. As they are adept at cooking, they are good at taking good food. Women are industrious six times more than men because household work occupies them in the house all day. The statement that women are four times stronger in intelligence means that they are more quick-witted than men. They have more wiles than men.

\* \* \*

(၁၆၂) လောက၌ ကြံသည် အဖျားမှ အစဉ်သဖြင့် အဆစ်တိုင်းအဆစ်တိုင်း လွန်သော ထူးသော အရသာ သည် ဖြစ်၏။ ခင်ပွန်းကောင်းဖြစ်သော သူတော် သူမြတ်သည်လည်း ထိုကြံ၏အဖျားမှ အရင်းတိုင်အောင် လွန်၍ လွန်၍ ချိုသည်နှင့် တူ၏။ ယုတ်မာသော အဆွေ ခင်ပွန်းသည်ကား အရင်းအစ၌သာ ချို၍ အဖျားတိုင် အောင်မချိုသော ကြံ၏သဘောနှင့် တူ၏။ (162) In this world, sugar-cane gradually increases it sweet taste from one joint to another. The good and noble friend is found to be more reliable as friendship develops, like the sugar-cane. On the contrary, the evil-minded friend proves less and less reliable like the sugar-cane which at first sweet but gradually lacks sweetness.

ရှင်းချတ်။ ။ သူမြတ်နှင့် သူယုတ်တို့သည် အရာရာ တွင် ပြောင်းပြန်ဖြစ်သည်။ မြင့်မြတ်သော သူတော် ကောင်းမိတ်ဆွေသည် တစ်စတစ်စပို၍ ရင်းနှီးသည်နှင့် အမျှ ယုံကြည်အားကိုးမှု ပို၍ ရနိုင်သည်။ ကြံ၏အဖျား မှ အရင်းတိုင်အောင် အချိုပိုလာသလိုနှင့် အရင်းမှ အဖျား အချိုလျော့၍ လာသည့်အဖြစ်တို့ကို ပမာပြ သည်။

Explanation: The nobel person and the wicked one are the reverse at every turn., The noble friend becomes more dependable as the friendship develops in intimacy, and the evil-minded friend proves less and less reliable. The taste of a sugarcane is used here as an example.

(၁၆၃) လယ်လုပ်သောသူသည် လည်းကောင်း၊ ကုန် သည်သည်လည်းကောင်း၊ အမတ်သည်လည်းကောင်း၊ အကြားအမြင် သီတင်းသီလနှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း သည်လည်းကောင်း ထိုလေးပါးတို့သည် ပြန့်ပြောစွာ ဖြစ်ကုန်လတ်သော် တိုင်းနိုင်ငံသည် ပြန့်ပြောသည် ဖြစ်ရာ၏။

(163) The cultivator, the trader, the minister, the virtuous monk: when all these four increase in number and spread out in a country, that country will become developed and prosperous.

ရှင်းချက်။ ။ လယ်သမားသည် စားရေရိက္ခာတို့ကို ထုတ်လုပ်၏။ ကုန်သည်သည် စီးပွားရေးကို ဆောင် ရွက်၏။ အမတ်သည် နိုင်ငံအုပ်ချုပ်ရေးတွင် ဆောင် ရွက်၏။ သီလနှင့် ပြည့်စုံသည့်ရဟန်းသည် သာသနာ ထွန်းကားစေသည်။ ထိုလေးပါးသောပုဂ္ဂိုလ်တို့ တိုးပွား လျှင် နိုင်ငံတိုးတက် ဖွံ့ဖြိုးပေလိမ့်မည်။

Explanation: The cultivator produces food, the trader works in busines, the minister administers the country, and the virtuous monk spreads the **Buddha's Dhamma**. The increase in number and

the presence of these four all over a country will spell development and prosperity in that country.

\* \* \*

(၁၆၄) မသရဇ္ဈာယ်သောသူအား ပညာသည် ပျက်၏။ ထကြွလုံ့လ ဝီရိယ မရှိသူ၏အိမ်သည် ညစ်နွမ်း ပျက်စီး ၏။ အဆင်းလှသောသူအား ပျင်းရိခြင်းသည် အညစ် အကြေးတည်း။ ဣန္ဒြေကို မစောင့်ရှောက်သော ရဟန်း အား မေ့လျော့ခြင်းသည် အညစ်အကြေးတည်း။

(164) To the person who does not recite, the text is lost. To the man who lacks industry, his house is weak and in ruin. To the beautiful one, laziness is a blemish. To the monk who is lax in discipline, negligence of the Law of the Holy Order is a blemish.

ရှင်းချက်။ ။ မိမိနှင့်သက်ဆိုင်သော တာဝန်ပျက်ကွက် လျှင် ပျက်စီးဆုံးရှုံးခြင်း ဖြစ်မည်။ စာမကျက်သူသည် စာမတတ်ချေ။ ပျင်းရိသူ၏အိမ်သည် ပျက်စီးနေသည်။ ရုပ်လှသူမှာ ပျင်းရိခြင်းသည် အညစ်အထေး ဖြစ်၏။ အကျင့်သီလ အားလျော့သောရဟန်းအဖို့ ဝိနည်းတော် ကို မရိုသေခြင်းသည် အညစ်အထေး ဖြစ်သည်။ Explanation: One's negligence of duty will spell uin for him. If a learner does not study, he will not learn his lessons. A lazy man's house is full of filth and is going to ruin. Laziness is a blemish of the beautiful. Laxity in discipline is a blemish of a monk.

\* \* \*

၁၆၅) လောက၌ အချို့သော လုံ့လရှိသောလူတို့၏ ၂၁စ္စာကား ကြီးသောလုံ့လရှိကုန်သော သူတို့၏သာလျှင် ၂၁စ္စာအဖြစ်သို့ ရောက်တတ်၏။ ယုတ်မာသောလူတို့ သည် ရှေးကံသာ ပဓာနဟု ဆိုကုန်သည်သာလျှင်တည်း။

165) In this world, the property of those who ack industry is likely to become eventually the possession of those more industrious: The evil ones say that the effect of past deeds is of prinary importance.

ရှင်းချက်။ ။ လုံ့လမရှိသောသူ၏ ပစ္စည်းဥစ္စာသည် သူတို့၏ ပျက်ကွက်မှုကြောင့် သူတို့ထံ၌ ထား၍မဖြစ်ဘဲ တဖြည်းဖြည်း လျော့ပါးသွားကာ လုံ့လရှိသည့်အလျောက် စီးပွားတိုးတက်သူထံ ရောက်သွားကြသည်။ ဝီရိယနည်း သူတို့က သူတို့၏အပြစ်ကိုမမြင်ဘဲ ကံကိုအပြစ်ဖို့ ကြသည်။

**Explanation:** The person who does not work hard loses his wealth and his property eventually gets into the hands of those who work hard. Lazy men blame their *kamma* (the effect of their past deeds), they do not see their own fault.

(၁၆၆) ပညာရှိတို့က ဤသို့မဆိုကုန်။ ခပ်သိမ်းသော အမှုကိစ္စတို့ကို လုံ့လပြုသည်သာလျှင်တည်း။ အကယ်၍ ထိုအမှုသည် မပြီးခဲ့အံ့။ ရည်တိုင်းအကျိုးမဖြစ်ရုံသာ လျှင်တည်း။ အဘယ်မှာ အပြစ်ရှိအံ့နည်း။

(166) The wisemen do not say so. They work hard to do all things they have to do. If that purpose is not achieved, it is only that the desired result does not ensue. Where, then, is the fault?

ရှင်းချက်။ ။ ပညာရှိသူတို့က ကံကိုပုံမချကြပေ။ လုပ်စရာအလုပ်ကို အားကြိုးမာန်တက် လုပ်ကြ၏။ အကယ် ၍ကိစ္စတစ်ခု မပြီးမြောက်လျှင် ထင်တိုင်းမဖြစ် သည်သာပင်၊ ဘယ်သူ့မှာမျှ အပြစ်မရှိပေ။ ကံကံ၏ အကျိုးကို တကယ်ယုံကြည်သူသည် အလုပ်ကို ကြိုးစား လုပ်သည်။ မဖြစ်လာလျှင် မဖြစ်လာခြင်းမျှသာ ဖြစ် သည်။ အလုပ်လုပ်သူမှာရော ကံမှာပါ အပြစ်မှရှိပေ။

**Explanation:** The wise men do not put the blame of kamma. They work hard at what they have to do. If the result does not turn out as expected, they take the consequences as they are. The worker or the kamma has no fault.

\* \* \*

(၁၆၇) အကြင် ယောက်ျား၊ မိန်းမသည် နိမ့်သောအမျိုး ၌လည်း ဖြစ်၏။ နှုတ်ပညာ၊ လက်ပညာလည်း မရှိ။ အရုပ်အရည်လည်း မတင့်တယ်။ အစွမ်းအားသည်မရှိ။ ထိုသို့ အပြစ်တင်သော်လည်း ဤကာလကား ကာလ ဆုတ်တည်း။ ဥစ္စာသာလျှင် အထူးပြုသော ကာလ တည်း။ (167) Men and women of low birth, lacking in wisdom, of no comely personality and without quality: such people are obviously defective, but this is the age of decadence, the age in which money matters most.

ရှင်းချက်။ ။ ဇာတိလည်းညံ့၊ ပညာလည်းမရှိ၊ ရုပ်ရည် လည်းမသန့်၊ ထိုသူတို့သည် အထင်အရှား ညံ့ကြ၏။ သို့သော် ဤခေတ်သည် ဆုတ်ခေတ်၊ ငွေသာပဓာန ခေတ် ဖြစ်ပေသည်။

**Explanation:** They are of low birth, with no education, not having comely appearance. These defects are obvious. But this is the age of decadence, when money matters most.

ပကိဏ္ဏက ကဏ္ဍ ပြိုးပြွမ်းကို ဆိုရာဖြစ်သောအခန်း ပြီးပြီ။ The chapter on "Miscellaneous" ends.

张 张 张

ကျမ်းကိုးကျမ်းညွှန်းများ

- (၁) ဦးသုခ လောကနီတိ
- (၂) မောင်လွင်ရည် (ဝိဇ္ဇာသိပ္ပံ) နီတိကြေးမုံနှင့်လောကနီတိ
- (၃) လယ်တီမဏ္ဍိုင်ဆယ်စောင်တွဲ
- (9) The Loka Niti (Translated and Annotated) by U Sein Tu Ph.D. (Harvard)
- (2) Burmese Philosophy as reflected in Caturingabala's Loka Niti by Daw Khin Win Kyi (Ph.D) (a Thesis)